
 1  

En el Corazón de Cristo siempre 
CENTENARIO DEL NACIMIENTO 

Luis María Mendizábal Ostolaza, S. J.  
1925 – 2025  

 
 

 
 
 

 
 

DICIEMBRE 
 
 

 
 

Adviento: Espera Ardiente 
La Virgen 

  



 2  

 
  



 3  

 

ÍNDICE 
 
1.- Adelante      4 
 
2.- Vivir de veras con Cristo Vivo  6 
 
3.- Trasparencia de un corazón:   8 
      Levanta tu mirada a la Virgen 
 
4.- Textos escogidos     10 

4.1.- Adviento. Las venidas del 
Señor 
4.2.- La Concepción Inmaculada. 
Pureza de Corazón 
 

5.- Santo del Mes:  
San Francisco Javier   44 

 
Oración para la devoción privada   55 

  



 4  

 
 
 

1.- ADELANTE 
 
47. Jesús tiene que venir siempre, 

cada vez más (a nosotros, al 
alma).  

 
54. Donación total hecha en la 

realidad cotidiana de lo 
sobrenatural…, ‘a lo tonto’, con 
una sencillez inefable. 

 
 
513. La Virgen nos enseña a adorar y 

a ofrecer a Jesús en Belén, en el 
Calvario y en la Eucaristía. 

 
989. ¡Con qué fuerza quisiera yo 

hacerte entender que el Señor 
quiere venir a tu corazón! 

 



 5  

1012. En la contemplación de los 
misterios de Cristo no somos 
meros espectadores sino 
protagonistas. 
  



 6  

2.- VIVIR DE VERAS CON 
CRISTO VIVO 

 
14.10. María era como espontáneamente dócil 

a Dios, por su Inmaculada Concepción. Y vuelta hacia 
Él, por toda la riqueza de amor que el Espíritu Santo 
ponía en Ella, miraba a los otros, se refería a todas 
las cosas con sentimientos de ternura, de compasión, 
de amor, no turbados por el veneno de la 
concupiscencia. María no estaba separada de la 
tierra, no estaba separada de la vida de los hombres. 
Los miraba siempre con amor, con limpieza, con 
pureza de corazón. 

(Novena de la Inmaculada 1992, 2ª) 
 
14.10. Contemplarla muchas veces, invocarla, 

unirnos a Ella en una comunión de amor, de 
cercanía, de devoción, para que Ella vaya poniendo 
dentro de nuestro corazón, estos rasgos de pureza de 
corazón. (…) Pidámoselo así a la Virgen: Oh María, 
Madre Inmaculada, Madre Purísima, alcánzanos la 
pureza de corazón, con que nos hagamos dignos de la 
bienaventuranza evangélica: «Bienaventurados los 
limpios de corazón, porque ellos verán a Dios». 

(Novena de la Inmaculada 1992, 2ª) 
 
1.22. Y esto es el misterio de Jesús: «La Palabra 

se hizo carne y acampó entre nosotros, y hemos 



 7  

contemplado su gloria», y hemos sido arrebatados por 
ella. ¿Cuál es esa gloria? Cristo crucificado, la gloria 
del Padre, el amor del Padre, la manifestación plena 
del amor del Padre a nosotros, hijos, para nuestra 
generación. «Hemos contemplado su gloria, gloria 
propia del Hijo único del Padre, plenitud de gracia y 
de verdad». Jesucristo es encantador, plenitud de 
gracia, pero ese encanto es verdad, plenitud de 
verdad. «Y de su plenitud hemos recibido todos, gracia 
tras gracia». Continuamente recibimos gracia tras 
gracia. «A Dios nadie lo ha visto jamás», nadie. Jesús 
no es uno que ha visto al Padre. Es el Unigénito del 
Padre, es la plenitud de la gracia y de la verdad. Él 
nos ha revelado al Padre. 

(Homilía 31-12-2014) 
 

  



 8  

3.- TRANSPARENCIA DE UN 
CORAZÓN 

 
LEVANTA TU MIRADA A LA VIRGEN 

 
«En una de las veladas de Navidad, en las que 

nos acompañaba, comenzamos a cantar villancicos. 
Le gustaban mucho algunos vascos. Estuvimos 
cantando Mesias sarritan, en una de las estrofas dice: 

“Haurtxo txikia, askan dago, 
Amak esan dio lo egiteko. 
Bainan haurtxoak, begiakin 
Esaten dio: ¡ama ezin!”. 

 
El padre se detuvo, con los ojos llenos de 

lágrimas, la voz entrecortada y repetía: “Ama ezin… 
Ama ezin (¡Madre, no puedo!). Traducía al castellano: 
“el Niño con los ojitos (parpadeaba) le decía: Ama 
ezin”. Lo volvía a repetir emocionado. Parecía ver lo 
que cantábamos. Estábamos impresionadas y 
emocionadas también». 

«En una conversación con él, hablando de la 
intercesión de la Virgen María, de lo cercana que 
últimamente la sentía, me comentó que el papa Pablo 
VI tenía una homilía muy bonita sobre la Virgen 
María y me fue comentando aspectos de esa homilía. 
Y me dijo: “Si me das tu dirección te la mando”. A los 
pocos días recibí una carta con la homilía de Pablo VI 



 9  

que predicó en Cerdeña, en el Santuario de Nuestra 
Señora del Buen Aire. Me hizo mucho bien». 

«Hablando un día sobre la importancia de ir al 
original griego de la Palabra de Dios, pues las 
traducciones a veces dejan mucho que desear, le 
comenté que había encontrado varias oraciones en 
griego, entre ellas el Avemaría. Le mostré la copia que 
llevaba y fue corrigiendo algún error que tenía. 
Rezamos juntos esta oración. Ahora, después de 
tantos años, siento devoción al rezarla, recuerdo 
cómo él transmitía vida al rezar porque era un trato 
personal con nuestra Madre del cielo». 

(Págs. 257- 258) 
 
 

  



 10  

4.- TEXTOS ESCOGIDOS 
 

4.1.- ADVIENTO. LAS VENIDAS 
DEL SEÑOR 

Retiro Grupos de Oración 
19 de diciembre de 1975 

Madrid 
 

¿Cuál es la actitud cristiana en este tiempo? 
Este tiempo del Adviento, que llega ya —precisamente 
en el día de ayer o en el día de hoy—, llega ya a su 
punto culminante, esa semana preparatoria que en la 
liturgia de la Iglesia se caracteriza como la semana de 
las antífonas solemnes que comienzan con la 
exclamación 'Oh' —de ahí el nombre de María de la 
O—, de la antífona 'Oh': Oh sabiduría, Oh bondad, Oh 
grandeza, etc. Es el tiempo —diríamos— más agudo 
del Adviento. Es cuando tenemos que esforzarnos por 
mantener la actitud propia del Adviento. 

Ante todo, cuando se trata de actitudes 
litúrgicas cristianas puede hacer una cierta 
impresión de superficialidad, sobre todo cuando uno 
vive los Ejercicios y hace los Ejercicios. Desde luego 
en los Ejercicios de mes, pero mucho más si son de 
ocho días y mucho más si son Ejercicios más 
reducidos. Yo no sé si habéis pensado alguna vez en 
esa cosa tan llamativa, tan chocante. Estamos a lo 
mejor meditando la Pasión de Cristo y de repente 
termina la meditación. En la Pasión pedimos, nos 
esforzamos por entristecernos con Cristo, por 



 11  

compadecer con Él. Termina esa meditación, y a lo 
mejor la siguiente es de Resurrección, y decimos: —
Ahora a gozarnos con Cristo. Y queda uno un poco 
sorprendido al ver cómo pasamos de las lágrimas a la 
risa, cómo pasamos de la tristeza a la alegría, cómo 
eso puede ser una cosa realmente auténtica. Esto nos 
puede pasar en la Semana Santa, por ejemplo, y en 
otros períodos de la vida litúrgica: pasamos del 
Viernes Santo al Sábado —sobre todo antes el Sábado 
era día de gloria—, al Domingo de Resurrección y ya 
parece que se olvida uno de lo anterior, y ahora se 
trata de gozarnos de Cristo. 

Para entender esto tengamos presente que no 
son las cosas tan fáciles. Es decir, la Pasión, por 
ejemplo, y la Resurrección —a ver si me lo entendéis 
bien esto— no suceden en la misma línea carnal. 
Quiere decirse: la Pasión es nuestro sufrimiento con 
Cristo, el cual se realiza en nuestro cuerpo mortal; la 
Resurrección no es una etapa que sigue a la Pasión y 
al sufrimiento en nuestro mismo cuerpo. No es un 
período —diríamos— de satisfacciones corporales, 
sino que la Pasión perdura mientras tenemos carne 
mortal, perdura, porque hasta que no lleguemos a la 
muerte definitiva estamos llevando con nosotros una 
carne que es pasible, que es capaz de Pasión y que 
acompaña a Cristo con sus propios sufrimientos. De 
modo que la Resurrección no es en el mismo plano, 
sino que la Resurrección es en el plano interior; 
diríamos, afecta a la actitud de amor y de caridad con 
que tenemos que llevar la cruz. Pero no son como dos 
etapas sucesivas, sino como dos dimensiones de 
nuestra vida. El mismo Cristo llevó la Pasión con 



 12  

amor y nosotros llevamos también nuestra Pasión con 
amor, con ese amor que se nos deriva de la 
Resurrección de Cristo. Por lo tanto, no se trata 
simplemente de dejar y coger otra cosa, sino son 
dimensiones de nuestro ser. 

Y una de las dimensiones de nuestro ser es 
precisamente la dimensión de la esperanza y del 
esperar, que se agudiza de una manera especial en el 
Adviento. El Adviento que estamos viviendo ahora es 
tiempo de esperanza y de espera. Si quisiéramos 
decirlo con términos así precisos, diríamos que el 
Adviento no es tiempo de penitencia. El Papa Pablo VI 
escribió una Constitución después del Concilio en la 
que ordenaba la disciplina penitencial de la Iglesia. Y 
en esa Constitución Paenitemini considera y llama 
día penitencial de la semana al viernes: el viernes es 
día penitencial. También llama tiempo penitencial a 
la Cuaresma, pero no llama al Adviento. De modo que 
el Adviento estrictamente no es tiempo penitencial, no 
es el tiempo formalmente de una conversión, tiempo 
de una predicación de arrepentimiento, de 
conversión. ¡No! Siempre necesitamos convertirnos, 
es verdad, pero podríamos decir que el Adviento es 
algo más delicado, más íntimo. De hecho, si nos 
fijamos, en general en la masa del pueblo cristiano el 
Adviento no deja una huella especial. El Adviento es 
más de las almas interiores, de las almas de oración, 
de las almas consagradas, de las almas que viven más 
finamente. Y éstas sí viven el Adviento, pero no como 
penitencia. No porque no haya que hacer penitencia 
en ese tiempo, pero no es tiempo penitencial. 



 13  

¿Cómo lo podríamos designar? Es tiempo de 
deseo de la venida del Señor. Es tiempo de 
purificación para esa venida del Señor que llega. 
Navidad es el Señor que viene. 

 
Partamos pues, primero, de eso que significa la 

Navidad. Muchas veces se nos ahoga el contenido 
espiritual de la Navidad en medio de la mundanidad 
que le acompaña. Las fiestas de Navidad son unas 
fiestas familiares, son unas fiestas llenas de recuerdo, 
de nostalgia de la propia vida, de la propia familia 
donde uno ha vivido. Son unas fiestas llenas de 
regalos, sorpresas, todo ese calor. Pero muchas veces 
puede quedarse en algo un poco exterior. Diríamos 
que el árbol de la Navidad cubre en el fondo al Niño, 
al regalo verdadero, porque al fin y al cabo, todos los 
regalos que nos hacemos nosotros en ese tiempo son 
expresión, son manifestación, de nuestra alegría por 
el regalo que nos ha hecho Dios a nosotros, ahí está. 
El regalo que Dios nos ha hecho es su Hijo. Nuestro 
gozo de que el Señor nos haya dado su Hijo lo 
expresamos dando algo nuestro a los demás. Pero 
sería contrario a todo el sentido de la Navidad, que 
ese regalo del Padre a nosotros quedara 
prácticamente en un segundo plano, que se nos fuera 
todo por la mera exterioridad. Vamos pues, al fondo, 
al misterio de la Navidad. 

Navidad, Nacimiento tiene desde luego un 
sentido de recuerdo. Recuerdo no solo de nuestra 
vida, recuerdo de cuando Jesús nació en Belén. Es un 
hecho histórico que lo recordamos. 



 14  

Pero Navidad no solo es recuerdo de un hecho 
pasado, sino que es anticipación de un hecho 
futuro que es la venida definitiva de Jesús como 
Juez de vivos y muertos. Y así, incluso en el fondo 
de las liturgias de Navidad se ve, se oye siempre esa 
nota del que va a venir, del que vendrá. Por lo tanto, 
nosotros, en cierto modo, celebramos como una 
anticipación de lo que vendrá, del que vendrá. 

Pero no es solo recuerdo y solo una especie de 
figura anticipadora, sino que —y esto es lo hermoso y 
es lo grande— en Navidad viene de veras Jesús a 
nosotros. Es verdadera venida, en un modo verdadero 
nace Jesús en nosotros. Evidentemente no nace a la 
manera como nació de la Virgen, pero sí viene a 
nosotros. Jesús es —así lo describe el Apocalipsis— 
"el que era, el que es, el que viene". Está viniendo 
siempre. ¿Qué queremos decir cuando nos referimos 
que el Señor viene? ¿Qué queremos explicar con esa 
palabra 'viene'? Queremos indicar una venida 
extraordinaria, una venida especial, una 
comunicación fuera de serie. A eso llamamos 'venida, 
viene'. «Todo don perfecto viene del Padre de las 
luces», viene, se nos da. Todo lo que es en nosotros 
significación de venida del Señor, venida del Espíritu 
Santo, significa una invasión de Dios sobre nosotros. 
Diríamos que Él toma la iniciativa y viene hacia 
nosotros, nos envuelve con una abundancia 
especialísima, notando que toda nuestra vida es una 
comunicación con Dios. Cuando nosotros hacemos 
una obra buena crece la gracia santificante, crece 
pues nuestra intimidad con el Señor, con Cristo, y sin 
embargo, no llamamos a eso venida. 'Venida' es 



 15  

cuando es una invasión de la divinidad que no es 
como lo correspondiente a nuestra colaboración con 
la gracia, sino que es una efusión especial de gracia. 
A eso llamamos venida. Jesús viene en Navidad. El 
Espíritu Santo viene en Pentecostés. 

En verdad, si nos preparáramos un poco, si 
estuviéramos a la altura de los planes de Dios, 
Navidad dejaría en nosotros unos frutos imborrables. 
Esto es lo grande. No es un puro recuerdo, no es una 
cuestión así de representación litúrgica, es que el 
Señor quiere comunicársete y viene con sus dones 
grandiosos, solo que nos preparemos, porque a la 
venida de Dios corresponde la preparación del 
hombre, la preparación a esa venida. Tenemos el caso 
de la Virgen. La Virgen en la Encarnación recibe al 
Señor que viene a Ella, y el Señor la prepara. A 
nosotros el Señor nos prepara con su gracia y quiere 
que nos preparemos. Y de ahí el Adviento. 

El Adviento es la preparación a la venida. Estos 
días que nos quedan, para los Grupos de Oración, 
deben ser momentos fuertes de preparación a la 
venida. ¿Y cómo nos podemos preparar a esa venida? 
Decía antes que hay muchas venidas del Señor, 
muchas. En las mismas obras buenas que hacemos 
Él se nos infunde cada vez más íntimamente. Pero 
venidas del Señor son todas las gracias que 
recibimos, inspiraciones, mociones, cosas agradables 
y cosas desagradables, todo eso son venidas del 
Señor, el Señor viene. La Navidad es una venida 
especialísima del Señor que merece de nuestra parte 
una preparación especialísima. ¿En qué consiste esa 
preparación para la venida del Señor? 



 16  

La primera preparación para esa venida es el 
deseo. Tiene que irse formando en nosotros como un 
deseo de la venida del Señor que la Iglesia expresa 
con esa palabra repetida en todo el Adviento: —«¡Ven, 
Señor Jesús!». Eso que decimos en la liturgia de cada 
día, pero con una especial fuerza lo repite la Iglesia 
en este tiempo: —«¡Ven, Señor Jesús!», ven. «Ven a 
visitarnos en paz para que nos alegremos en tu 
presencia con corazón perfecto». ¡Ven, Señor! De 
modo que en nosotros tiene que ir creciendo el deseo. 
Deseo que se expresa en palabras, deseo que se 
expresa en oración, deseo que se expresa en trabajo 
de purificación: ¡Ven! Naturalmente, como es una 
esperanza —el tiempo de Adviento es tiempo de 
esperanza—, todo lo que es objeto de esperanza es 
para nosotros objeto de petición y de preparación. 
Esto tenemos que aprenderlo para siempre. 

La esperanza por su definición teológica es 
esperar algo que no podemos hacer nosotros. Cuando 
nosotros lo podemos hacer y está en nuestra mano, 
se llama esperanza solo de una manera imperfecta. 
Por eso, para muchos la esperanza no es más que 
esperanza en sus fuerzas, esperanza en los medios 
que tienen y que poseen. Si yo, por ejemplo, planto 
un árbol, un árbol frutal, entonces yo tengo esperanza 
de que ese árbol se desarrolle y llegue a dar fruto. Pero 
eso no se llama esperanza teológica. Y para muchos 
la esperanza teológica la han reducido a esa 
esperanza de algo que va a suceder, de algo futuro. 
Hay un libro que corre por ahí con ese título: Yo creo 
en la esperanza. Y esa esperanza en el fondo no es 
más que 'yo creo en un futuro desarrollo de la 



 17  

humanidad', nada más, no se pasa de ahí. Y eso no 
es más que una esperanza muy humana. Cuando uno 
tiene ya seguridad de las fuerzas que posee, de las 
cualidades que tiene, entonces tiene esperanza de que 
va a conseguir determinados frutos. Un industrial 
tiene esperanza de que su empresa se desarrolle, 
prospere, tiene una esperanza. Ésa no es la esperanza 
cristiana. No que no pueda haber en el cristiano, claro 
que puede haber, pero no es eso lo que llamamos 
nosotros esperanza cristiana. 

Esperanza cristiana es esperar algo que 
nosotros no podemos y que Dios puede y nos ha 
prometido realizar. Ésa es la esperanza cristiana. Es 
importante, porque esto quiere decir que la esperanza 
teológica viene a empezar donde terminan las 
esperanzas humanas. Por eso, la esperanza es de 
todos nosotros. La esperanza teológica comienza 
donde termina la esperanza humana; es decir, donde 
se llega a la desesperación humana ahí empieza la 
esperanza teológica. ¿Por qué? Porque creo que Dios 
es omnipotente y Dios es capaz de todo. Y que Dios 
era capaz de dar a Abrahán y luego a todos sus 
descendientes, podía cumplirles la promesa de una 
descendencia incluso a través de su mujer estéril, 
porque Dios puede hacerlo. Y si os fijáis, siempre el 
Señor suele intervenir después que el hombre ha 
palpado su impotencia. Y claro, en el orden humano 
al palpar su impotencia uno se derrumbaría; en el 
orden espiritual al palpar su impotencia el hombre 
pone su esperanza en Dios. Esto es importantísimo.  

Tenemos que ser cristianos llenos de 
esperanza, pero no en nuestras fuerzas sino en lo que 



 18  

Dios puede hacer. Y por eso, incluso personas 
mayores, personas que han tenido la experiencia de 
su incapacidad, incluso de su miseria, de su pecado, 
que humanamente diría: —Yo no tengo remedio, es el 
momento de la esperanza teológica. Una persona que 
ya tiene sus años: —Yo ya no podría ser santo porque 
ya se me ha pasado lo mejor de la vida, pues en la luz 
de Dios es el momento de la esperanza. Pero 
¡esperanza confiadísima de que Él, en la ancianidad, 
puede dar hijos, que Él, en la ancianidad, puede 
darnos el esplendor de una vida de santidad, que 
nadie está excluido de la esperanza! Pues bien, la 
esperanza es teológica. La esperanza es esperanza en 
el poder de Dios, más allá de nuestras fuerzas. 

Pero entonces creería uno quizás: —La venida 
del Señor en Navidad es objeto de esperanza para 
nosotros; si es objeto de esperanza, luego yo no tengo 
nada que hacer. Sería equivocadísimo. Todo lo que es 
objeto de esperanza es objeto en primer lugar de 
petición. Dios quiere que colaboremos a eso que no 
somos capaces de realizar, al menos con una petición 
humilde. Petición, oración. Es tan propio de nuestros 
Grupos de Oración: orar, y orar según los tiempos. Y 
pedir, ahora, en este tiempo de Adviento, en el deseo 
de que el Señor venga, pedir, pedir con insistencia. El 
deseo expresado en petición.  

Lo que dice San Pablo a los cristianos: «Alegraos 
en el Señor», tened una confianza ilimitada. La 
alegría es característica del cristiano porque 
espera: El Señor está cerca, el Señor viene, el Señor 
está ya con nosotros, por consiguiente, tengamos 
gozo, confianza en Él. Y por eso les dice después: «Que 



 19  

en todas vuestras necesidades, vuestras peticiones 
aparezcan ante el trono de Dios con acciones de 
gracias». Ésta es nuestra postura cristiana, pedir. 
Pedir lo que es objeto de esperanza: Pedir que el Señor 
venga a nosotros, pedir que el Señor nos transforme 
en estas Navidades que sean días de penetración cada 
vez más honda del misterio de Cristo en nosotros, que 
nos transforme. Pedirlo. Es un segundo aspecto: 
deseo confiado, petición. 

Y purificación. Necesitamos purificarnos. ¿Para 
qué? Para preparar esa venida del Señor. El Señor es 
el que tiene que venir, pero requiere de nosotros una 
preparación. A veces nos pasa a nosotros, que 
decimos que tenemos deseos de que el Señor venga 
pero no son deseos auténticos. Pedimos al Señor que 
venga, pero es una petición que no es auténtica, 
porque el hecho es que no preparamos lugar para el 
Señor. Lo que vamos a recordar tanto en Navidad, 
cuando la Virgen va a dar a luz a Jesús a una gruta 
«porque no había sitio para ellos en Belén», eso se 
repite todos los años. El Señor viene a 
comunicársenos y nosotros, a veces, decimos que sí, 
que lo deseamos, pero mantenemos la puerta cerrada, 
no le disponemos la habitación, no le dejamos sitio. 
Es que nos cuesta. Todavía el desear, puede ser 
bonito; todavía el pedir, pase; el preparar el aposento, 
cuesta, porque quiere decir que uno tiene que dormir 
en el suelo para dejar sitio al Señor, para dejar sitio a 
la Sagrada Familia, o irse uno a retirar uno mismo a 
una gruta para que el Señor ocupe nuestra casa. 
Quiere decir que no podemos preparar nuestro 
corazón sin despojarnos de nosotros mismos y esto 



 20  

nos cuesta. De modo que éste es el problema 
verdadero que nosotros solemos tener, el problema de 
la preparación del corazón. ¡Nos cuesta! 

Entonces nos pasa —y lo vais a entender 
perfectamente— lo que le pasaría a uno que está 
dentro en su cuarto, en su cama, metido en su cama 
perezoso. Llamamos a la puerta y tiene la puerta 
cerrada por dentro, y nos dice desde dentro: —Pase. 
Yo le digo: —¿Cómo voy a pasar? —Pasa. —¡Si está la 
puerta cerrada! ¿Por dónde voy a pasar? Y él dice: —
¡No, no! ¡Pase, pase! Es mentira. ¡No puedo pasar! Lo 
que pasa es que él tiene que levantarse y abrirme la 
puerta. Y si se levanta y me abre la puerta no tiene 
que decirme mucho pase, porque está la puerta 
abierta.  

Respecto de Dios nos pasa esto mismo. Cuando 
nosotros decimos: «¡Ven, Señor Jesús!, ¡ven, Espíritu 
Santo!», no pretendemos convencer a Dios de que 
venga. ¡Él tiene más deseos de venir que nosotros de 
recibirlo! ¡Él está llamando a la puerta!: «Mira que 
estoy a la puerta y llamo». ¡Él está llamando! Por lo 
tanto, nuestra palabra no es para convencerle o 
moverle, sino que nuestra palabra es expresión de 
que le abrimos la puerta. Como, cuando al abrir la 
puerta, le decimos a uno: —Pase, entre; le dejamos 
entrar. 

Esto es la preparación del corazón: quitar la 
cerradura, abrir la puerta para que entre, no 
ponerle obstáculos, no detenernos de una manera 
posesiva en nuestras cosas. Y claro, esto supone un 
desprendimiento, supone un salir de nuestro propio 
egoísmo, supone un camino de verdadera 



 21  

purificación. Porque lo que impide la venida del Señor 
a nosotros es nuestra voluntad propia, nuestros 
caprichos propios, que somos así de caprichosos. Es 
como cuando decimos que tenemos caridad, 
queremos tener mucha caridad, queremos tener una 
familia muy unida, queremos tener esa unión de 
todos, pero cada uno quiere que prevalezcan sus 
propios derechos. Queremos una familia muy unida, 
pero 'todos unidos a mí'. ¿No habéis oído tantas veces 
quejarse a la gente de que no encuentra 
colaboradores, que nadie quiere colaborar? Uno 
pregunta: —¿Colaborar con quién? —Conmigo, se 
entiende. —¿Y usted colabora con otros? Dice: —No. 
¿Cómo voy a colaborar, si yo llevo la cosa? —Claro. 
Pues mire usted, ahí está. ¡Salir de sí mismo! Ése es 
el punto. No puede haber unión, no puede haber 
caridad, no puede haber corazón limpio, no puede 
haber unión con Dios, si no hay pureza de corazón, 
limpieza de corazón. 

Nos pasa esto en la oración, nos pasa esto en la 
caridad. Llega la oración, y queremos todos ir 
subiendo en la oración y queremos ir haciendo cada 
vez mejor la oración; y para esto, lógicamente y 
justamente, dedicamos el tiempo que nos hemos 
propuesto para la oración y tratamos de ser diligentes 
en ella. Pero luego, a veces, no encontramos a Dios en 
la oración. Entonces solemos investigar si habría 
algunos métodos para hacer mejor la oración. Y 
vamos muchas veces a buscar muchos métodos, que 
pueden ser buenos, pero no caemos, quizás, en la 
cuenta de que la condición esencial para que esa 
oración sea buena y auténtica es la pureza de 



 22  

corazón, el corazón puro, el corazón libre de 
egoísmos. Esto nos cuesta y esto no lo queremos. Y 
buscamos otros medios pero dejando intacto el 
corazón. Y nos engañamos. La gran preparación para 
la oración es el corazón puro. 

Y lo mismo en la caridad. Me dicen algunas 
veces: —¿Qué podríamos hacer para tener más unión 
en la familia, para tener más unión de caridad entre 
todos? Y a veces buscamos todos los tipos, desde los 
inventos e investigaciones de la psicología en todos 
sus aspectos… Yo repito lo mismo: —¿Sabe usted lo 
que le llevará a la caridad? La pureza de corazón, la 
superación del egoísmo. Si realmente todos los 
miembros de la familia, todos los miembros de las 
comunidades, todos los miembros de la sociedad, de 
las naciones, tuvieran el corazón puro, estaríamos en 
el paraíso, sería delicioso, saldría cada uno de su 
egoísmo. Esto es lo que nos cuesta y entonces no lo 
queremos hacer. 

San Agustín tiene una frase que es profunda —
como todas las suyas— y al mismo tiempo tan 
sencilla, pero tan profunda. Dice así: «Donde hay 
caridad, allí hay paz; pero, donde hay humildad, allí 
hay caridad». Es grandioso, exactísimo. Todos 
queremos la paz. La verdadera paz tiene que ser fruto 
del amor; no solo de una justicia fría sino de una 
cordialidad verdadera que practica la justicia con 
amor, la justicia de verdad pero con amor. Por eso, 
«donde hay caridad hay paz». Cuando nosotros no 
tenemos paz ¡es que nos falta la caridad! ¡Cuántas 
veces nuestra misma inquietud y nerviosismo viene 
en el fondo de que no estamos seguros de que 



 23  

amamos! En el momento en que sabemos que en 
nosotros domina el amor nos entra la paz, pero 
cuando vemos todas nuestras inquietudes y nuestras 
segundas intenciones, entonces nos inquietamos, 
primero con nosotros mismos y luego lo pagan los 
demás. «Donde hay caridad, allí hay paz». Pero «donde 
hay humildad, allí hay caridad». Solo la humildad es 
capaz de llevar la caridad a su perfeccionamiento. 
Solo en la plena caridad existe de veras la humildad, 
esa humildad en la cual uno no se busca a sí mismo 
como centro, ni está pretendiendo que todos los 
demás le admiren y le contemplen y le sirvan y estén 
alrededor y hagan lo que le gusta y lo que le parece, 
donde uno se convence que no son los otros para mí, 
sino que soy yo para los demás. Ahí está la pureza de 
corazón. 

La pureza de corazón no se refiere solamente a 
la castidad, sino que se refiere a esa limpieza del alma 
que no se ceba en el egoísmo sino que es libre, que se 
entrega y se da. Y se da sin contemplaciones, y se da 
sin reservas, y se da sin exigencias de ser 
correspondida, sino teniendo como el mayor don del 
Señor el poder uno darse ilimitadamente. Entonces 
ahí viene la humildad y ahí viene la caridad y ahí 
viene la paz y ahí viene la preparación del corazón. Y 
ahí viene entonces la efusión del don de Dios en la 
venida de Navidad. La venida de Navidad sería, para 
esta alma, enriquecedora hasta lo más. Y las familias 
quedarían transformadas. 

Continuamente volvemos al misterio de la 
Navidad. Nunca en el mismo nivel, cada vez en un 
nivel más alto. Tenemos que llegar a ese misterio, en 



 24  

el cual tenemos que aprender la lección fundamental 
que Él nos trae, que es la de entregarse en silencio, 
entregarse sin palabras, que es lo contrario de lo que 
solemos hacer nosotros, que hablamos mucho sin 
entregarnos nunca. En cambio Él nos enseña, y 
Cristo Resucitado Vivo se comunica así a nosotros, 
como el puro don que se entrega en silencio, que se 
da sin límites. Al Niño se le puede tomar en brazos, 
se puede jugar con Él, no se defiende, no puede 
defenderse. Así se entrega Dios a nosotros, diríamos 
que 'sin defenderse', en una pura entrega de amor. Y 
ésa es la venida que quiere realizar, a la cual hemos 
de prepararnos. Tiempo de Adviento: tiempo de 
preparación, deseo, petición, purificación. 

El momento de la Eucaristía que vamos a vivir 
ahora participa, es como un Adviento fuerte. El Señor 
que viene, nosotros que lo deseamos, precediendo con 
una purificación en el Acto penitencial de la Misa. 
Pero que para nosotros tiene que ser actitud de 
verdad con una disposición sincera. Decimos muchas 
veces que los Grupos de Oración deben caracterizarse 
por la caridad, ¡por necesidad!, porque sin pureza de 
corazón no hay oración, y con la oración se obtiene 
del Señor la purificación cada vez más profunda del 
corazón. Entonces abundan las venidas del Señor que 
nos llena con la riqueza de su amor y de sus gracias. 

 
 



 25  

4.2.- LA CONCEPCIÓN 
INMACULADA. PUREZA DE 
CORAZÓN 

 
Retiro Grupos de Oración 

3 de diciembre de 1991 
Madrid 

 
Vamos a tomar materia de este misterio de la 

Virgen para la reflexión o meditación de esta tarde, 
que coincide por otra parte con la fiesta de San 
Francisco Javier, el gran apóstol y el gran devoto de 
la Virgen también, a quien acudía él filialmente 
invocándola con aquella famosa expresión: «¡Señora, 
¿no me habéis de valer?». Pues bien, vamos a 
reflexionar sobre ese misterio de la Inmaculada.  

En muchos sitios se celebra la Novena con 
predicación, que —como sabemos— tiene que ser una 
especie de catequesis del misterio al cual prepara. Es 
preparar el corazón de los fieles a la vivencia de la 
festividad. Y se prepara calentándolo con la reflexión 
en el significado de ese misterio. De todo lo que 
podríamos decir se puede entresacar, podemos 
fijarnos, en lo más central: El misterio de la 
Inmaculada Concepción, María fue concebida sin 
pecado original. Ése es el contenido fundamental del 
misterio. 



 26  

Esos privilegios de María, que los llamamos así, 
«privilegios de María»: María concebida sin pecado, 
María llena de gracia, María Virgen, María pura de 
todo pecado en su vida, Toda Santa, todos esos 
privilegios no son como regalos caprichosos de Dios, 
que de repente le comienza a adornar con esas joyas 
que le regala, que vienen a ser como de superfluidad. 
Simplemente porque le quiere le enriquece con dones. 
Sino que los privilegios que Dios concede, esos dones, 
suelen estar ordenados a la función que esa persona 
tiene que ejercitar. Cuando Dios da una vocación da 
siempre también las ayudas necesarias para realizar 
esa vocación. Los privilegios de María están unidos 
a la misión que el Señor le había confiado, le 
confiaba, a la misión para la cual el Señor la 
destinaba. Y forman de esta manera, las condiciones 
de cumplimiento de esa misión. 

Por eso, en la mariología, en la teología que 
abarca la Virgen, se suele presentar siempre como 
una verdad y una realidad fundamental básica, de la 
cual en cierta manera se derivan los demás privilegios 
de María: la Asunción, la no corrupción del cuerpo de 
la Virgen, la Inmaculada Concepción. Y esa verdad 
fundamental que es esa misión de María para ser 
Madre del Hijo de Dios, para ser Ella Socia del 
Redentor. Porque María es pensada por Dios como 
Madre, pero Madre no simplemente para dar 
existencia al Hijo, sino Madre asociada al Hijo. Es 
decir, es la realización —en la línea de la Redención— 



 27  

de aquel Adán y Eva del comienzo del Génesis: 
Cristo—María. María la Nueva Eva, María que 
engendra a Jesús y se asocia a Él. Por eso, se puede 
llamar perfectamente: María es Madre de Jesús, lo 
engendra, lo da a luz, pero luego es como su Esposa, 
es unida a Jesús para la generación de la nueva 
humanidad en el misterio de la cruz, donde María 
está asociada plenamente a Jesús. Y continúa 
siempre asociada a Él, también ahora en el cuidado 
de la Iglesia. María es Socia de Jesús para toda la 
obra de la Redención. Pues bien, ésta es la verdad 
fundamental. Para ser digna Madre de Jesús y digna 
Socia del Redentor y digna Madre de la Iglesia y de los 
fieles, María es concebida sin pecado original. La 
Inmaculada Concepción es el comienzo de la 
preparación de Dios para que María realice con 
perfección su misión. 

Vamos a decir algo de la Pureza de la Virgen, 
la Pureza de María. Partimos —digo— de ese misterio 
de su Concepción Inmaculada. La primera sorpresa 
que podemos sentir, al acercarnos a este misterio, 
puede ser el hecho de que solo hace ciento cincuenta 
años fue proclamado el dogma de la Inmaculada 
Concepción. En esa proclamación decía el Papa que 
está contenido en la revelación, que es parte de la 
verdad revelada, el hecho de que María fue concebida 
Inmaculada, sin pecado original. La pregunta es: ¿Por 
qué tardó tanto? ¿Por qué tan tarde fue definida? Las 
verdades de ordinario se definen cuando hay alguna 



 28  

duda fundada o ha habido alguna duda fundada 
acerca de esa verdad. Hay muchas verdades que, 
como tales, no han sido definidas. ¿Por qué? Porque 
han sido aceptadas siempre, han estado 
indudablemente en el contenido de la fe. Pero la 
Inmaculada Concepción no fue así. 

Creo que es bueno que comprendamos todo el 
contenido que aquí existe, que esto es parte de esa 
Nueva Evangelización que decimos. Es la «devoción 
iluminada», no simplemente sentimental. ¿Qué es la 
Purísima? La miro ahí, y uno pregunta: —Bueno, ¿y 
en qué?, ¿qué es eso de la Purísima, la Inmaculada? 
Pues es esto que voy a decir ahora. 

En la tradición patrística teológica hay una 
cosa indudable, inconcusa, que es: que María fue la 
'Toda Santa', que María fue Santísima, Purísima. Esto 
es común, esto es aceptado, aquí no hay duda 
ninguna. Pero cuando algunas corrientes teológicas 
insistían en que esa pureza llegaba a que fue 
concebida sin pecado original, ahí, otras escuelas 
teológicas ponían dificultad. ¿Por qué? Porque había 
que unir dos verdades: Una ciertísima, ciertísima; la 
otra que dependía de esta primera, y es donde surgían 
dificultades respecto a esta verdad que más tarde será 
definida.  

La primera verdad que hay que aceptar es que 
María ha sido redimida por Cristo, María es redimida 
por Cristo, María ha necesitado Redención de Cristo. 
Ésta es una verdad que está vinculada al hecho de 



 29  

que Jesús es el único Salvador y el único Mediador: 
«Uno es el Mediador entre Dios y los hombres, el 
Hombre Cristo—Jesús». En este punto no hay duda 
ninguna. Ahora bien, decían los teólogos y decían 
muchos fieles también, si María ha sido redimida 
quiere decir que alguna vez estuvo necesitada de 
Redención, por lo tanto estuvo bajo el pecado original. 
Admitamos que Ella no tuvo ningún pecado personal, 
admitámoslo, esto lo admitimos sin duda, esto entra 
también en lo aceptado. Pero tuvo que tener al menos 
un momento de haber estado bajo el pecado original, 
porque entonces se entiende que fue redimida. Si no 
ha estado con pecado original, ¿cómo ha sido 
redimida? Éste era el problema. De tal manera que no 
se veía la manera de unir estas dos verdades. Más, no 
solo no se veía la manera de unir, positivamente 
parecían contradictorias: concebida sin pecado—
redimida por Cristo. 

Ahí es donde los teólogos tuvieron esos 
combates, diríamos, teológicos entrecruzando sus 
armas dialécticas. Y fue la escuela franciscana (los 
franciscanos celebran con especial exuberancia la 
fiesta de la Inmaculada, porque a ellos se debe en 
gran parte el que se hubiera hecho luz y que la Iglesia 
hubiera aceptado esa solución que ellos 
propugnaban), fue la escuela teológica franciscana 
sobre todo, la que agudamente encontró la solución. 
Y la solución consistió en esto: María fue redimida 
en cuanto que, por atención a Cristo Redentor, fue 



 30  

prevenida de caer en el pecado original. Es decir, 
si no fue concebida en pecado fue porque, por los 
méritos de Cristo, la preservó Dios del pecado 
original. Ésta es la solución.  

Explicado de una manera gráfica, como lo 
explicaban en sus escuelas, «es mejor redención 
evitar que uno caiga en el fango, que limpiarle y 
purificarle después de haber caído en el fango. Y 
María —decían— fue redimida de la manera más 
perfecta. Fue redimida así, previniendo que cayera en 
el pecado original». Éste es el dogma de la Inmaculada 
Concepción: María concebida sin pecado original. 

Pero si esto lo traducimos un poco a un 
lenguaje vital, más inteligible para nosotros, lo 
podríamos exponer de esta manera: El pecado 
original supone una lejanía de Dios, quiere decir que 
el hombre desde su origen se separó de Dios. Y al 
separarse, toda su descendencia unida a Adán queda 
separada de Dios. Es necesario que Dios 
positivamente haga una intervención redentora con la 
cual vuelva a acercar, a hacer, que el hijo pródigo 
vuelva al Corazón del Padre, a la casa del Padre. Ésta 
es nuestra suerte: Todos nosotros, pensados, sí, por 
Dios en su Corazón, pero en la realidad histórica 
alejados de Él, nacidos lejos de Él por aquel pecado 
primero de Adán, somos atraídos a Él por el Bautismo 
ahora, por la obra redentora de Cristo, y somos 
colocados en la casa del Padre, en el Corazón de Dios. 



 31  

Pues bien, tenemos que decir esto: María nunca 
estuvo alejada de Dios, nunca. ¡Y tiene una enorme 
importancia! Porque para lo que Ella tiene que hacer 
como Madre del Hijo de Dios, asociada a la 
Redención, el haber estado existencialmente, ¡aunque 
fuera un instante!, es cualitativamente distinto. El 
haber estado aunque sea un instante en poder del 
pecado, la haría menos digna de ser la Madre del Hijo 
de Dios, la Socia del Redentor, no habría sido una 
victoria total sobre el pecado. 

También lo voy a expresar con otra fórmula, 
otra expresión que también nos ayudará a entenderlo. 
Muchos Padres cuando llegan a este tema de la Virgen 
y de la Concepción de María notan esto: María no fue 
'una de las mujeres posibles descendientes de Adán'; 
que el Señor escogió, en medio de las mujeres 
posibles, seleccionó a ésta. Hay una hilera, fila de 
descendientes de Adán, y el Señor se fija en una y la 
atrae. No fue así, sino suelen decir: La causa única de 
la existencia de María era su Maternidad. Es decir, 
cuando Dios pensó en el Verbo hecho carne, entonces 
pensó en María y entonces la concibió como Madre de 
ese Hijo de Dios hecho hombre. Es la razón de ser de 
María. Por lo tanto, si lo concebimos así —según estas 
maneras nuestras de pensar las cosas de Dios— 
tenemos que decir que María está más unida a Cristo 
que a Adán, más unida a Cristo. O también, que 
María fue pensada por Dios en la línea de la 
Redención más que en la línea de la creación. Lo que 



 32  

pasa es que, para que sea así Madre del Redentor de 
manera verdadera y eficaz, tiene que ser hija de Adán, 
tiene que ser una de nosotros, una de nosotros. 
Entonces, le hace hija de Adán, pero preservada del 
pecado, sin que nunca esté fuera del Corazón de Dios. 

Todo esto nos introduce en ese misterio 
admirable del amor de Dios a nosotros, ese misterio 
de amor: Cómo Dios cuida de cada uno de nosotros, 
de la misión de cada uno de nosotros. Y cómo Dios 
cuida de la Virgen, la cuida en todo su plan de 
Redención, la piensa en su Corazón, la tiene siempre 
en su Corazón, para que sea digna Madre del Hijo de 
Dios. Que sea una verdadera Mujer de la que nace 
Cristo —una hija de Adán— pero sin pecado original. 

Pero la Inmaculada Concepción no dice solo 
esto, sino que nos dice también que «María fue 
concebida llena de gracia», Plenitud de Gracia. Y es 
lógico esto. Porque he dicho que María es creada, es 
concebida en el abrazo de Dios; el abrazo de Dios es 
la gracia. No es que se elimina el pecado en un vacío, 
la cercanía de Dios es la no presencia del pecado 
original, el amor de Dios que la envuelve. María es 
llena de gracia. Por eso la contemplamos así, la Virgen 
llena de gracia.  

Así en algunos sitios, en muchas partes cuando 
se dice el «Ave María Purísima», contestan… Así como 
hay muchos que llaman «la sin pecado», que son esos 
estandartes, que vienen de 'sin pecado concebida', 
tenían escrito eso y ahí ha quedado la frase 'el sin 



 33  

pecado' o 'la sin pecado'. Pero dicen: —Ave María 
Purísima. —En gracia concebida. Que es la manera 
positiva de decirlo. Decir 'sin pecado' es 'en gracia', 
'en gracia de Dios concebida'. Ahí tenemos ese 
término de la gracia que a nosotros nos resulta difícil 
de entender a veces. 

El Papa en su Encíclica sobre «La Madre del 
Redentor», cuando habla de la Plenitud de gracia dice 
estas palabras: «En el lenguaje de la Biblia 'gracia' 
significa un don especial que, según el Nuevo 
Testamento, tiene la propia fuente en la vida trinitaria 
de Dios mismo, de Dios que es Amor». Eso es la 
gracia. La gracia es algo que es participación de Dios, 
que es la vida de Dios comunicada a nosotros. En 
algunas concepciones, la gracia se cosifica 
demasiado, aparece como 'una cosa': uno tiene 
gracia, ha perdido la gracia. Es como un vestido del 
alma. Cada vez predomina más en la teología católica 
la idea de que lo principal de la gracia es la unión con 
Dios, es la unión con Dios. ¿Cómo explicar esto? Esa 
unión con Dios ciertamente pone algo en nosotros. 
Bien, sería el aspecto creado de la gracia, pero lo 
fundamental de la gracia es ese abrazo de Dios al 
alma. 

Podríamos quizás expresarlo de esta manera: 
Como si un artista, un gran artista potente (es una 
simple hipótesis), solo mirando a un lienzo, con su 
mirada, una mirada de amor —el amor creador, 
creativo—, solo mirando un lienzo, mirándolo con 



 34  

amor, grabara en él lo que él es, lo que lleva dentro, 
pero no solo lo grabara así, sino lo grabara vitalmente, 
nos daría una imagen de lo que es la gracia. 

La gracia es esa mirada o abrazo de Dios al 
alma. Es un beso de Dios al alma. Es un beso de Dios 
que, dándoselo al alma, le da su imagen, le pone su 
imagen viva. Eso es la gracia, la gracia santificante. 
Siempre es el amor personal de Dios a esta persona 
concreta. No es algo hecho en serie, no es una 'fábrica 
de gracia', sino es amor personal. Y ese amor es el que 
pone una imagen viva, la cual a su vez, como imagen 
viva, irradia lo divino. Es como si el sol se refleja en 
un espejo e irradia, se hace como un sol el espejo 
mismo y proyecta sus rayos luminosos. O sea que 
Dios amando, pone en el centro del corazón su 
imagen viva, su ser vivo dentro. Y ese ser se convierte 
en irradiación de obras, obras que brotan de ese 
centro, de ese centro iluminado, vivificado por la 
mirada de Dios, por el amor de Dios, por el abrazo de 
Dios. Por eso dice el Señor: «Del corazón brotan las 
buenas obras», brota ahí de dentro. De dentro salen 
las acciones buenas. Y el comportamiento de la vida 
misma, entonces se configura con esa imagen de Dios 
que está en el centro del corazón. 

Esto sucede en María desde su Concepción. No 
ha habido un instante de la existencia de María en 
que no haya estado abrazada por Dios, en el Corazón 
de Dios, con ese amor y con ese reflejo en Ella de Dios, 
con esa imagen de Dios en su Corazón. Esto lleva 



 35  

consigo un don pleno del Espíritu Santo: María está 
llena del Espíritu Santo desde el momento de su 
Concepción. Esto le da una pureza positiva, una 
pureza de ese calor del sol en Ella, del Sol de Dios en 
Ella. La pureza de María no es la simple pureza —
diríamos— de un manto de nieve, sino es la pureza 
del sol. Es una pureza irradiante, positiva, activa, 
calurosa. Es esa gracia de Dios en Ella. Y realmente 
es poderosa, es un sol que irradia y que calienta. 

Esa pureza lleva consigo una nota que es la 
eliminación en Ella, la no existencia en Ella de la 
concupiscencia. Por eso la llamamos «la Purísima». 
Ese término se emplea también muchas veces para 
designar esa fiesta y para designar a la Inmaculada. 
'Una imagen de la Purísima’, ¿qué quiere decirnos 
esto? Cuando nosotros veneramos a la Virgen como 
«la Purísima» queremos decir que el hecho de la 
Inmaculada Concepción ha tenido unas 
consecuencias en toda la vida de la Virgen. La Virgen 
no ha tenido concupiscencia. La Virgen en toda su 
vida ha tenido una transparencia, una riqueza, eso 
que llamamos una pureza, ¡'la Purísima'! Porque, así 
como en nosotros el pecado original no solo existe 
hasta el momento en que somos justificados por el 
Bautismo, sino que deja luego en nosotros una huella 
que es la concupiscencia, que es consecuencia del 
pecado original, que es reliquia del pecado original. Y 
eso hace que nosotros en nuestra vida sintamos esa 
presencia de la concupiscencia. Todos la llevamos y 



 36  

la sentimos dentro de nosotros. No se nos quita, 
queda, a pesar de que se nos da la gracia por el 
Bautismo, por la Penitencia, cuando volvemos a ella 
después de haber pecado. 

¿Qué es la concupiscencia? La concupiscencia 
viene a ser, podríamos quizás describirla como la 
morbosidad de nuestro egoísmo. Tenemos un 
egoísmo morboso, hay una morbosidad. Hacemos 
obras a veces buenas, a veces apreciadas por los que 
tenemos alrededor, pero las sentimos como 
impregnadas de egoísmo. Hacemos una obra buena, 
pero nos buscamos de alguna manera a nosotros, 
queremos quedar bien. Esa concupiscencia, por lo 
tanto, es como una especie de recurva sobre nosotros 
mismos. Nos curvamos sobre nosotros mismos, hay 
dentro una búsqueda, un apropiarse. ¡Que no 
siempre es pecado!, no, ni mucho menos, pero que en 
cierta manera empaña la limpidez de nuestra acción, 
de nuestra proyección. Queda como empañado. El sol 
brilla pero es como un espejo empañado, no tiene esa 
nitidez, esa limpidez. 

En María no hay nada de eso. María es ¡la 
Purísima! «Purísima” connota la Inmaculada 
Concepción, pero connota también ese resplandor de 
la vida de la Virgen, de su comportamiento, la pureza 
de la Virgen.  

Vamos a fijarnos un poco en esa pureza de 
María, en esa pureza de la Madre Inmaculada. 



 37  

Destaca en toda su vida y en todos los rasgos que 
aparecen en el evangelio. 

Al hablar de la pureza, muchas veces nos 
fijamos sobre todo en la pureza en el campo carnal, 
en el campo de la sensualidad o en el campo de la 
venereidad. Es verdad que en María hay una plena 
limpidez en este campo. Es «la Virgen». Sería el tema 
de la Virginidad —la limpidez en el campo carnal— de 
María. Pero al hablar de la pureza de la Virgen, «la 
Purísima», no solo nos referimos a esa pureza, esa 
pureza que es muy grande y que ha movido tantas 
veces a tanta gente a la pureza, a la castidad, a la 
virginidad. No es solo esa pureza. Hay gente que tiene 
pureza carnal, la tiene. Se puede decir que realmente 
en este campo son ejemplares, ¡íntegros! Pero tienen 
una serie de mecanismos de defensa, una serie de 
complejos, una serie de actitudes psicológicas de 
reserva. Tienen falta de pureza. Éste es el campo de 
la pureza. Y esto teníamos que cuidarlo mucho. Es 
penoso que a veces, junto a una especie de limpidez 
respecto a lo que puede ser culpa grave o culpa 
carnal, haya posturas muy egoístas —es la 
concupiscencia—, muy reservadas, muy poco 
serviciales, de muy mal genio en su comportamiento, 
de una forma de aristas en la vida. Eso no es la pureza 
de la Virgen. Hay una pureza más profunda. 

Nosotros no llegamos a esa transparencia plena 
sin un don especialísimo del Señor, porque eso lo 
lleva poco nuestra misma condición de creaturas 



 38  

humanas, pero sí podemos advertir que, a medida 
que hay en nosotros un verdadero progreso 
espiritual, a medida que vamos madurando (aquí es 
donde se nota que realmente va habiendo una 
maduración verdadera), se va haciendo el corazón 
más transparente, se va haciendo como menos 
'esquinudo'. Es más acogedor, más limpio, es menos 
egoísta, se va abriendo más. Eso es, se va haciendo 
más puro, más limpio, más según las 
Bienaventuranzas, más según los frutos del Espíritu 
Santo: de cordialidad, bondad, benignidad, 
mansedumbre… ¡Como de espontaneidad así! Ahí es 
donde se nota que un alma va progresando muy 
altamente, muy altamente.  

La vida de la plena unión con Dios no se suele 
discernir tanto por la forma de oración que tiene —en 
la cual muchas veces podemos construir 
imaginativamente grandes cosas—, sino en esa 
limpidez que se va estableciendo de corazón. Es el 
corazón transparente, limpio, donde parece que no 
tiene lugar ni una malicia. Parece que ya es incapaz 
de mirar con mala intención a nada, de mirar nada 
con malos ojos, sino mirar siempre todo con una 
mirada límpida. Entretanto, mientras no lleguemos a 
esa madurez, nos iremos encontrando con esos 
pequeños choques de nuestra vida y de nuestro 
corazón, que no deben desalentarnos. 

En cambio, en María encontramos una 
oblatividad, una generosidad. María no tiene ningún 



 39  

tipo de reserva, ¡no hay nada de eso!, no tiene nada 
de eso. María nunca aparece retraída, mira a la 
realidad con simpatía y tomando respecto a cada 
cosa la postura que a Ella le corresponde. Esto es lo 
propio de la pureza del corazón: Mirar la realidad con 
la mirada de Dios, como Dios mira la creación. Nos 
dice el libro del Génesis que: «Cuando Dios creó todo, 
vio Dios que todo era bueno». Esa mirada limpia, «era 
bueno», era bueno. Nosotros en nuestra mirada 
ponemos el corazón. Cuando nuestro corazón no es 
bueno, la mirada no lo ve todo bueno; y al contrario, 
cuando el corazón es bueno lo ve todo bueno, tiene 
una tendencia hacia eso. No es que no reconozca los 
errores que pueda haber, pero no pone esa especie de 
malicia, sino que tiene esa bondad. ¡Lo que es pecado 
no puede llamarlo bueno!, pero el hecho es que mira 
todo con simpatía, con benignidad, con amor. En esto 
hemos de crecer siempre. Tenemos que evitar el 
condescender con esa concupiscencia, con esa 
morbosidad egoísta. Tenemos que evitar el 
replegarnos, el amargarnos, el tener un corazón 
amargo. Evitar también el tener una disposición de 
crítica previa de todo, evitar tener una postura 
negativa respecto de los demás y del mundo. 
Necesitamos limpieza de corazón para poder mirar 
con amor y con simpatía a todos. La raíz de muchas 
de nuestras miradas y juicios amargos ¡somos 
nosotros mismos! La raíz está en el corazón que 



 40  

tenemos nosotros, amargo, que no tenemos la pureza 
del corazón. 

La pureza del Corazón de la Virgen se 
comprende mejor en contraste con lo que caracteriza 
la mayoría de los sentimientos humanos. En efecto, 
los sentimientos humanos suelen mezclar la 
posesividad y la concupiscencia, con el idealismo y 
con el don de sí. Ahí suele estar esa mezcla en el 
sentimiento humano. María era como 
espontáneamente dócil a Dios por su Inmaculada 
Concepción, era Purísima. Su comportamiento era 
resplandeciente, ¡en su modestia social!, porque Ella 
no tenía una forma de vida ni una situación social 
distinta y despegada de las demás personas, era 
igual. Es lo que nos pasa, y la belleza de la verdadera 
santidad cristiana, a imagen de Cristo y de María, que 
suelen ser almas sencillas, en una vida normal, en 
una vida ordinaria. Un ama de casa, una trabajadora, 
sencilla, hace lo que todos, pero tiene una calidad, 
tiene una transparencia… Esto es lo que notamos 
nosotros en María. 

María, dócil a Dios por su Inmaculada 
Concepción, vuelta a Él por toda la riqueza de amor 
que el Espíritu Santo ponía en Ella, miraba a los otros 
con sentimientos de ternura, de cordialidad, de 
compasión, no turbado por el veneno de la 
concupiscencia. Pero no podemos imaginar siquiera a 
la Virgen separada de la vida de los hombres. Tenía 
preocupación real por ellos. Recordemos las Bodas de 



 41  

Caná, cómo es Ella la que cae en la cuenta, sin que 
nadie se lo diga, y va a decirle a Jesús: —«No tienen 
vino», enseguida. Es el Corazón puro de la Virgen, 
límpido, que está allí como la que sirve, la que ayuda. 

La Virgen era y se sentía libre, libre de 
concupiscencia. Se la ve así llena de amor, irradiando 
sin temor a su alrededor. Llena de alegría a causa de 
Dios, que ama y bendice las alegrías y las obras de la 
vida. En su cántico del Magnificat se ve una limpidez 
y una elevación admirable: «Mi espíritu salta de gozo 
en Dios mi Salvador». ¡Por esa mirada limpia! María 
aparece así unida a Cristo, plenamente unida a 
Cristo, pero no lo mira como propiedad suya. 

Es otra de las mezclas frecuentes en la vida 
humana. No hay amor más grande que el de la madre. 
La madre es el prototipo del amor. ¡Hay que ver cómo 
ama! Pero muy fácilmente el amor de una madre se 
hace posesivo, muy fácilmente. Quiere a su hijo, a su 
hija, ¡para ella! Y de ahí incluso a veces que le pone 
dificultades para que pueda realizar lo que es su 
camino, porque le urge la necesidad que ella tiene, 
que es para ella y tiene que ser para ella, y que no la 
puede dejar y no la debe dejar, que es contra el 
precepto de Dios que la deje… Y muchas veces la 
ahoga y la limita. Le falta esa limpidez de corazón. Es 
un amor excesivamente posesivo. 

Pues bien, esa Purísima, la Inmaculada 
Concepción, esa Purísima nos enseña esa lección 
difícil, la limpidez de nuestro corazón. Es un ideal 



 42  

para nosotros, es un ideal al cual nunca llegaremos. 
Nunca llegaremos, pero eso es propio del ideal. El 
ideal debe ser una realidad que nos atraiga sin que la 
lleguemos a alcanzar nunca, pero que a nosotros nos 
sirve siempre de fuerza de tendencia, porque 
tendemos hacia ello. 

María es así. La pureza de la Virgen se convierte 
para nosotros en ideal verdadero de vida. Tender 
hacia Ella siempre acercándonos, sin que nunca 
lleguemos a alcanzarla plenamente, pero al cual nos 
acercamos siempre y nos acercamos cada vez más. 
Tenemos que tender a Ella, contando con su 
acompañamiento, contando con que Ella, la 
Purísima. Es la que nos acompaña, la que está junto 
a nosotros intercediendo, alentándonos con su 
cercanía, con su Corazón, con su misma pureza, 
como contagiándonos con ella. Como la madre que 
sabe estar cerca de su hija en los momentos de su 
crecimiento y que está ahí junto a ella alentando y 
llevándola a su desarrollo. ¡No con sentido posesivo! 
Esto es importante. 

Tenemos que mirar al mundo con esa mirada 
cordial. Porque este mundo, si queremos que llegue a 
realizar la civilización del amor necesita de pureza de 
corazón. El mundo está hundido porque en él reina la 
concupiscencia. Es el afán de la satisfacción de las 
inclinaciones egoístas. Ése es el ideal proclamado 
continuamente y muchas veces propuesto como 
programa de vida, como ideal de vida. 



 43  

La Iglesia está llamada a ser reflejo de Dios. Y 
cada uno de nosotros, en su campo, tiene que ser 
instrumento de irradiación de la pureza del corazón 
de esa nueva vida. Esto hemos de pedírselo a la 
Virgen, que nos obtenga esto, nos obtenga pureza de 
corazón. Que Ella nos alcance a nosotros aquella 
pureza proclamada y beatificada por Cristo en las 
Bienaventuranzas, en la que nos decía: 
«Bienaventurados los puros de corazón, porque ellos 
verán a Dios». 

Que la Virgen nos conceda poderle imitar en 
esto. En nuestro grado, ser cada uno de nosotros 
portador de una partecilla de esa pureza inmaculada 
de María que nos atrae y que nos envuelve. 
  



 44  

5.- Santo del Mes 
 

3 de diciembre 
SAN FRANCISCO JAVIER 

 
Javier, que parece una figura tan grande, tan 

gigantesca, vivía en una actitud de humildad y de 
sencillez. Leyendo las cartas, los escritos de san 
Francisco Javier, quizás lo que destaca en él, como 
marca de su espíritu, es la confianza en Dios y la 
humildad de corazón. Era de una humildad ¡tan 
grande! Él está persuadido de que la falta de fruto que 
él constata de su gran itinerario japonés, se debe a 
sus pecados, que él es el obstáculo, que por sus 
pecados Dios ha permitido que no resultara aquella 
peregrinación. Y esto no lo dice como una fórmula 
exterior, no, es la convicción de su corazón. Es un 
hombre que se siente siempre poca cosa delante de 
Dios. Y entonces, ante el futuro, ¡tiene una confianza 
absoluta en el Señor! 

Y anota él que «uno de los ejercicios más 
eficaces para llegar a la santidad que Dios quiere de 
nosotros es la superación de los temores que el 
demonio suele poner en el corazón de los hombres 
para evitar que se entreguen del todo al Señor». Y 
anima a ejercitarse en superar esos temores. A él 
mismo le asaltaban estos temores. Cuando le hablan 



 45  

de que hay una isla —la Isla del Moro—, donde viven 
unos indígenas antropófagos que devoraban a los que 
caían en sus manos, yendo a parar a aquella isla, él 
inmediatamente siente la necesidad de anunciar el 
Evangelio también a esos hombres, porque para ellos 
ha muerto Cristo. Y dada aquella fuerza interior que 
él tiene admirable, en la cual, uno de los motivos que 
da para hacer ese viaje y esa evangelización es «¡la 
necesidad que siente dentro de dar su vida por 
Cristo!». Pero ante el panorama que se le presenta de 
aquellas tribus salvajes, siente miedo, y dice él mismo 
que siente tal miedo que «hasta el texto del Evangelio 
se le oscurecía en su significación», del miedo que 
tenía. ¡Y luego él reacciona y se decide! Es lo que él 
aconsejará: reaccionar contra el miedo. Y se lanza y 
escribe: «Y si no me ponen una barca para ir hasta 
esas islas, yo iré a nado, pero ¡yo voy!».  

¡Y fue! Y fueron las consolaciones más grandes 
de su vida las que le esperaban allá. «Debía llamarse 
esta isla —dice él—, la isla de confiar en Dios». 

(Homilía grupos de oración, 3 de diciembre de 1991) 
 

Ayer ponderábamos y contemplábamos el 
momento de la conversión de Javier, cuando por fin 
aquel castillo roqueño de su corazón se rendía a la 
gracia de Dios, se rendía a Dios. Javier había roto las 
cadenas. Javier había sentido la libertad de poder 
respirar a pleno pulmón el amor de Dios. Javier 
entendía perfectamente lo que luego diría en su 



 46  

oración conocida: «Por el cual somos libres y nos 
salvamos».  

Javier se entregó a Dios. Podríamos decir allí 
también en aquel lugar lo que está escrito en la capilla 
de la Conversión de Loyola: «Aquí se entregó a Dios 
Francisco de Javier», es verdad. Pero la conversión 
es un punto de partida, no es un fin.   

Como Saulo, tiene que ir a que le instruyan, 
tiene que ir formando ese corazón de apóstol. Él no lo 
sabe todavía, pero en verdad que también él, como 
Pablo, era instrumento predilecto de Dios para el 
anuncio de los gentiles. Era un joven como todos los 
demás, como sucede en la llamada del Señor, que 
llama a los que están entre nosotros, a los que 
conocemos en su realidad de cada día. Y sin embargo, 
quizás están llamados para grandes empresas por el 
Señor, si no se hacen sordos y se abren a esa llamada 
de Dios. Y como él mismo dice en la carta de Cochín, 
cuando habla precisamente de esa conversión y 
quiere exhortar a los universitarios a que estudien de 
verdad lo que es la voluntad de Dios, y les dice que si 
cayeran en la cuenta, le dirían al Señor: —«¡Señor, 
¿qué quieres que haga?! ¡Mándame donde quieras, 
aun a las Indias!». Y esto es lo que Javier en este 
momento piensa: —«Señor, ¿qué quieres que haga?». 
¡Y así se entrega y así se abre! Una entrega, un cambio 
total de vida, un cambio de corazón, y cambia la obra, 
es verdad. 



 47  

Y entonces, como suele suceder en esa 
transformación inicial, hay una conciencia de la 
propia impotencia, hay una conciencia de todo lo que 
es estorbo en su vida, y hay una conciencia de una 
voluntad inmensa de hacer lo que sea, de ir hasta el 
fin. Que la libertad ya ésa no sea limitada por nada. 
Y hay una voluntad y un deseo de ponerse en las 
manos de quien le puede conducir. 

 
Y Javier se pone en las manos de Ignacio. 

Ignacio, que ha sitiado tan largamente aquel castillo 
del corazón de Javier, se encuentra ahora con que 
Javier le pone su vida en sus manos para que la 
forme, para que le enseñe los tesoros de Cristo, para 
que le lleve hasta la perfección. Ignacio, tembloroso 
pero seguro, se pone a la obra, toma a Javier. Y ahora 
comenzará la transformación de Javier. No es sólo la 
conversión, es lo que viene detrás. ¡Cuántas 
conversiones se han estropeado porque no se han 
puesto en las manos de quien puede llevarlas 
adelante hasta los planes de Dios! 

Ignacio es Maestro de Espíritu, no 
precisamente por las clases que está escuchando de 
labios de aquellos Maestros de la Sorbona de París, 
sino sobre todo por la escuela humilde de la gruta 
solitaria de Manresa donde —como él mismo dice— 
«no podía dudar de que era Dios mismo su Maestro, 
como un maestro que enseña a un niño pequeño». Y 
ahí aprendió él los caminos del Espíritu. Ahí aprendió 



 48  

lo que era ir subiendo por esa ascensión dura y difícil 
de la conformidad con la voluntad de Dios, del 
distinguir la voluntad propia de la voluntad de Dios, 
y del conformarse en todo momento con la voluntad 
de Dios en un seguimiento personal de Cristo, a 
través de ese encuentro que no es simplemente 
recuerdo del pasado, que es vivir de veras con Cristo 
vivo. Y ese Cristo vivo influye en nuestra vida, ese 
Cristo vivo nos conduce, nos señala el camino. Y 
nosotros seguimos confiadamente porque esperamos 
en Él, sabemos que está con nosotros. Es la impresión 
profunda de quien ha encontrado al Salvador. 

Ignacio lo coloca inmediatamente, según lo que 
es el camino de Dios, en el contacto directo con su 
Criador y Señor. Y le enseña a abrirse a su Criador 
y Señor y a buscar ese contacto directo. Le enseña a 
orar. Le enseña a penetrar en el misterio de Cristo, en 
el misterio total de Cristo. Y le introduce, le da los 
Ejercicios. Los Ejercicios para Ignacio —lo dice él 
cuando habla de que los novicios de la Compañía 
deben hacer el mes de Ejercicios—, que «son para 
enardecerse en el amor de Jesucristo, para calentarse 
en el amor de Jesucristo». Y es lo que quiere hacer él 
con Javier, llevarlo. Porque todavía, si él ha dado un 
vuelco en su vida, pero le falta conocer a Jesucristo, 
enardecerse, calentarse en el amor a Jesucristo. Es lo 
que nos falta muchas veces tanto a nosotros, 
cristianos, que hablamos de Cristo, pero no estamos 



 49  

enardecidos en el amor de Jesucristo. Entrar en el 
misterio de Cristo Crucificado. 

 
Podríamos expresarlo así, y así lo vamos a 

seguir en este día y en los que vienen: Le enseña a 
Javier a ponerse cara a cara y penetrar en el misterio 
del Santo Cristo del Castillo de Javier. El Santo Cristo 
del Castillo, ¡qué tesoro! Y no hablo del tesoro artístico 
de ese Cristo del siglo XIII. Hablo del misterio de 
Cristo en el centro del Castillo de Javier. El misterio 
de Cristo que ha de colocarse en el centro del corazón 
de Javier, y que ha de llevarlo él luego en su mano por 
todas esas regiones del Oriente, para mostrar al 
mundo los tesoros de Cristo, para repetir como San 
Pablo, que «él no predica otra cosa sino Cristo, y 
Cristo Crucificado». Como uno que ha vivido desde la 
infancia ante un tesoro maravilloso que no ha 
apreciado nunca; a quien la pátina del tiempo impide 
que se vea en todo su esplendor. Y viene un 
especialista que limpia aquel cuadro y que le hace 
entender la maravilla que había ahí y que él no había 
sabido apreciar hasta el momento. 

Mirar a la cruz con mirada nueva no quiere 
decir volver a mirar. Es con mirada nueva, con mirada 
de fe, ¡con mirada penetrante del misterio de Cristo! 
Y esa mirada es penetrante cuando Él nos mira, es 
decir, cuando en lugar de ir a rezar delante del Cristo, 
voy a conversar con el Cristo que me habla también. 
Y él había ido tantas veces con su madre a rezar, 



 50  

mientras sus hermanos salían para las batallas. Y allí 
en el dolor de su madre, delante del crucifijo rezaba, 
pero no había dialogado todavía. Y en los Ejercicios 
va a dialogar. Porque ¡Cristo Crucificado vive!, ¡y vive 
Crucificado!, es decir, en su oblación por nosotros.  

Ignacio le enseña y le introduce. Las 
meditaciones de la primera semana de los 
Ejercicios, con oración continua, con ayuno riguroso 
y total de cuatro días. ¡Curiosa huelga de hambre de 
esos rebeldes de Dios, para protestar de sus 
infidelidades con Dios!, no ante la opinión pública, 
sino ante el propio egoísmo, ante la propia 
sensualidad. Esas meditaciones giran en torno a 
Jesucristo. En lugar de decirlas quizás meditaciones 
de los pecados deberíamos decir "Contemplación de 
la Redención de Cristo, contemplación de Cristo mi 
Redentor". Y eso lo comprende Javier: Ese Cristo que 
él contempla es su Redentor. Ignacio le dicta: 
«Imaginando a Jesucristo puesto en Cruz, ponderar 
cómo de Criador ha venido a hacerse hombre, de vida 
eterna a muerte temporal, y así a morir por mis 
pecados», y eso lo repite Javier. Y le habla, cómo ha 
venido. Y la mirada de Cristo se fija en Javier, y el 
Cristo sonríe a Javier. Y él recuerda el Cristo que le 
sonríe, porque le ama. ¡Ha venido de Criador a 
hacerse hombre por Javier!, ¡porque le quiere a 
Javier! y le ha seguido en todos esos años de su 
olvido. Y él no lo sabía, y él lo comprende. Y le vuelve 
a repetir Ignacio: «Contemplándole en Cruz, darle 



 51  

gracias porque por su misericordia, no ha permitido 
que yo cayera en el infierno». Y Javier lo repite y lo 
contempla. Y está viendo a ese Cristo que le mira y 
que le ama. 

Empieza a entender el misterio del dolor, de la 
sonrisa y del Costado abierto del Cristo de Javier. «Me 
amó». Es la ternura y es la robustez del amor de 
Jesucristo, con esa herida dura de su Costado 
abierto, con ese Corazón que se pone así a flor de piel, 
y que le explica todo y que le mira sonriente. Es 
comprender que ese Cristo es la declaración de 
amor de Dios a Javier. Así hace sus declaraciones 
de amor el Dios infinito, a través de la humillación 
infinita. ¡Le ama tanto que se ha humillado hasta ahí!, 
hasta el sumo dolor, pero vivido con la sonrisa del 
amor tierno y delicado, que parece que hace una 
caricia sobre el corazón de Javier. El Papa repetirá: 
«La Redención es obra de amor y manifestación de 
amor». Obra de amor que nos reconcilia y que nos 
manifiesta la ternura del amor. «Me amó y se entregó 
a la muerte por mí». Y Javier cree en ese amor 
personal, tierno y fuerte. 

Pero no es sólo eso. Comprende el amor del 
Padre. Javier queda sobrecogido con la palabra de 
San Juan: «Así amó Dios al mundo que entregó a su 
Hijo, para que no perezca sino que tenga vida eterna». 
Y eso lo aplica a él: ¡Así me amó el Padre, que entregó 
a su Hijo! ¡Y entra en un mundo nuevo! Es la misma 
realidad de cada día, es el mismo ambiente de la 



 52  

ciudad de París. ¡Pero hay un amor de Dios que le 
envuelve todo, que le explica todo!: El amor loco de 
Dios que ha entregado a su Hijo, y del Hijo que se ha 
entregado para darle el Espíritu, para darle el amor, 
para transformarle. 

Y él comprende, y es agradecido. Y entonces se 
entiende una palabra maravillosa de Javier 
escribiéndole a Ignacio —y vamos a terminar con esta 
frase preciosa de Javier—, le dice que tiene que enviar 
a gente bien probada a las Indias, y le dice: «Porque 
los que vengan, van a tener la gracia de verse en 
graves peligros de muerte, que no podrán evitar sin 
perturbar el orden de la caridad. Pero tienen que 
tener presente que nacieron para morir por su 
Redentor y Señor». Eso lo ha entendido Javier: Si 
Jesús nació para morir, nosotros hemos nacido 
para morir por Él. 

Javier fue llamado para dar testimonio de lo 
que había visto. Ignacio fue el instrumento, y lo 
hizo admirablemente, con tal asiduidad, con tal vida, 
que no se interpuso. Él sabía llevar hacia la 
contemplación, él sabía llevar hacia la penetración, 
orientándole pero respetando inmensamente. Y sin 
embargo, no cabe duda de que Ignacio le transmitió 
algo muy suyo, algo por lo cual Javier puede decir de 
veras mi Padre de verdad, verdadero Padre mío. Y 
escribiéndole a Simón Rodríguez y pidiéndole que 
envíe gente, le dirá: «Todo sea según el consejo de 
Ignacio, que es nuestro Padre, nuestro verdadero 



 53  

Padre». Él nunca los llamaba hijos, jamás. Pero ellos 
sí sabían que él era Padre. A la manera como Pablo 
decía a Timoteo: «Hijo mío Timoteo», y Timoteo sabía 
que era hijo. No un simple director espiritual. No todo 
director espiritual es Padre en el sentido pleno de esta 
palabra. Supone una transmisión, algo personal, 
pero respetando el camino de Dios. No es una 
formulación a su manera. Es a imagen y semejanza 
de Dios, almas creadas a su imagen y semejanza, pero 
queridas por Dios como selladas con una forma 
especial, que es lo que suele constituir la vocación. 
Queremos vocaciones. ¡Necesitamos Padres! ¡Padres 
que llamen, que sellen! ¡Padres que comuniquen el 
Espíritu del Señor desde dentro, siendo fieles al 
Espíritu del Señor! La vocación no viene por el aire. 
Viene a través de los que la viven, los que marcan ese 
sello que es la llamada de Dios, pero a través de quien 
les introduce en el misterio de Cristo. 

¡Era su Padre de verdad! 
Ignacio le coloca a Javier ante el misterio del 

Santo Cristo, como no lo había visto nunca Javier. Él 
había estado rezando delante, pero no había entrado 
en ese misterio. Quizás por eso todavía había estado 
con sus vanidades humanas. No había comprendido 
el misterio, no era su hora. Y ahora Ignacio le coloca 
delante. Y el Santo Cristo se le revela como 
manifestación del amor personal de Cristo. Como él 
mismo escribirá luego en aquellas oraciones que dará 
para sus fieles, les dirá cómo tienen que orar y cómo 



 54  

tienen que cumplir sus deberes de adoración y de 
servicio de Dios. Y les dirá: «Por tu Santa Cruz 
redimiste al mundo y a mí», añadirá él siempre, con 
ese carácter didáctico de Javier. Al mundo y a mí, 
porque él lo había entendido así. Porque ese Cristo 
estaba para él, estaba allí dando su vida por él. 

(Novena de la Gracia. Javier, marzo de 1983) 
 
 

  



 55  

 
 
 
 

 
 

LUIS MARÍA MENDIZÁBAL OSTOLAZA, S.J. 
Oración para la devoción privada 

 
Dios Padre misericordioso, que quisiste 

revelarnos la profundidad de tu amor en el Corazón 
de tu Hijo: el mismo Corazón que modelaste en las 
entrañas de la Virgen María por medio del Espíritu 
Santo, que fue traspasado en la cruz y que ahora 
permanece vivo y palpitante en la Eucaristía. 

 
Tú concediste al P. Luis M. Mendizábal, 

jesuita, un conocimiento ardiente y una vivencia 
profunda del misterio del Corazón de Cristo, e hiciste 
de él un infatigable apóstol, padre y maestro 
espiritual. 

 
Concédeme, por su intercesión, buscar en 

todo tu mayor agrado, ser siempre bueno con todos, 
colaborar con tu Hijo Jesucristo en la redención del 
mundo y, si es tu voluntad, el favor que te pido 
(pídase). 

 
(Padrenuestro, Avemaría, Gloria) 

 
De conformidad con los decretos del papa Urbano VIII, declaramos que 
en nada se pretende prevenir el juicio de la Autoridad eclesiástica, y que 
esta oración no tiene finalidad alguna de culto público. 

 



 56  

BREVE BIOGRAFÍA 
 

El padre Luis María Mendizábal Ostolaza S.J. 
nació en Vergara (Guipúzcoa) el 4 de junio de 1925. 
Ingresó en la Compañía de Jesús en Loyola el 28 de 
agosto de 1940, fue ordenado sacerdote en Innsbruck 
(Austria) el 25 de julio de 1952, e hizo los últimos 
votos el 15 de agosto de 1958. 
 

Formado en las Facultades de Teología de Sant 
Cugat (Barcelona), Innsbruck (Austria) y Gregoriana 
(Roma), con apenas 31 años fue destinado como 
profesor de Teología Espiritual a la Universidad 
Gregoriana de Roma (1956-1970). En esta época 
trabó relación con algunos teólogos y padres 
conciliares, y se extendió pronto su fama como 
magnífico confesor y consejero espiritual. 
 

Posteriormente, compaginó su actividad 
docente en Roma con nuevas tareas en España: fue 
instructor de jesuitas de Tercera Probación en Gandía 
(1966-1969), y dedicó muchos años al Apostolado de 
la Oración (1969-1994) del que fue Director Nacional, 
al tiempo que dirigió la revista Reino de Cristo. 
Colaboró en la formación espiritual de los candidatos 
al sacerdocio en el Seminario Diocesano de Toledo. 
Fue confesor en la iglesia de los jesuitas en Toledo 
(1994-2011), y los últimos años los vivió como 
colaborador en la enfermería de la residencia de 
jesuitas de Alcalá de Henares (Madrid), donde siguió 
atendiendo hasta el final de su vida a cuantos se 
acercaban para buscar su consejo espiritual. 



 57  

 
Director de cientos de tandas de ejercicios 

espirituales e incansable apóstol del Corazón de 
Cristo, falleció en Alcalá de Henares el 18 de enero de 
2018 a los 92 años de edad, dejando una huella 
imborrable en los que le trataron por su fervor 
espiritual, alegría profunda, misericordia entrañable 
y celo apostólico. 
 

Se ruega comunicar los favores recibidos por su 
intercesión a: 
 

Ø Causa Padre Mendizábal (calle Alfonso XII, 1. 
45002 - Toledo). 

Ø favores@padremendizabal.com 
Ø Más información: www.padremendizabal.com 

 
Con licencia eclesiástica 


