En el Corazon de Cristo siempre

CENTENARIO DEL NACIMIENTO
Luis Maria Mendizdbal Ostolaza, S. J.
1925 - 2025

DICIEMBRE

Adviento: Espera Ardiente
La Virgen






INDICE

1.- Adelante
2.- Vivir de veras con Cristo Vivo

3.- Trasparencia de un corazon:
Levanta tu mirada a la Virgen

4.- Textos escogidos
4.1.- Adviento. Las venidas del
Senor
4.2.- La Concepcion Inmaculada.
Pureza de Corazon

5.- Santo del Mes:
San Francisco Javier

Oracion para la devocion privada

10

44

55



1.- ADELANTE

47. Jesus tiene que venir siempre,

54.

513.

989.

cada vez mas (a nosotros, al
alma).

Donacion total hecha en Ila
realidad cotidiana  de lo
sobrenatural..., ‘a lo tonto’, con
una sencillez inefable.

La Virgen nos ensena a adorar y
a ofrecer a Jesus en Belén, en el
Calvario y en la Eucaristia.

iCon qué fuerza quisiera yo
hacerte entender que el Senor
quiere venir a tu corazon!



1012. En la contemplacion de los
misterios de Cristo no somos
meros espectadores sino
protagonistas.



2.- VIVIR DE VERAS CON
CRISTO VIVO

14.10. Maria era como espontaneamente docil
a Dios, por su Inmaculada Concepcion. Y vuelta hacia
El, por toda la riqueza de amor que el Espiritu Santo
ponia en Ella, miraba a los otros, se referia a todas
las cosas con sentimientos de ternura, de compasion,
de amor, no turbados por el veneno de la
concupiscencia. Maria no estaba separada de la
tierra, no estaba separada de la vida de los hombres.
Los miraba siempre con amor, con limpieza, con
pureza de corazon.
(Novena de la Inmaculada 1992, 29

14.10. Contemplarla muchas veces, invocarla,
unirnos a Ella en una comunion de amor, de
cercania, de devocion, para que Ella vaya poniendo
dentro de nuestro corazon, estos rasgos de pureza de
corazon. (...) Pidamoselo asi a la Virgen: Oh Maria,
Madre Inmaculada, Madre Purisima, alcanzanos la
pureza de corazon, con que nos hagamos dignos de la
bienaventuranza evangélica: «Bienaventurados los
limpios de corazon, porque ellos veran a Dios».

(Novena de la Inmaculada 1992, 29

1.22. Y esto es el misterio de Jesus: «La Palabra
se hizo carne y acampo6 entre nosotros, y hemos



contemplado su gloria», y hemos sido arrebatados por
ella. ¢Cual es esa gloria? Cristo crucificado, la gloria
del Padre, el amor del Padre, la manifestacion plena
del amor del Padre a nosotros, hijos, para nuestra
generacion. «Hemos contemplado su gloria, gloria
propia del Hijo tinico del Padre, plenitud de gracia y
de verdad». Jesucristo es encantador, plenitud de
gracia, pero ese encanto es verdad, plenitud de
verdad. «Y de su plenitud hemos recibido todos, gracia
tras gracia». Continuamente recibimos gracia tras
gracia. «A Dios nadie lo ha visto jamas», nadie. Jesus
no es uno que ha visto al Padre. Es el Unigénito del
Padre, es la plenitud de la gracia y de la verdad. El
nos ha revelado al Padre.

(Homilia 31-12-2014)



3.- TRANSPARENCIA DE UN
CORAZON

LEVANTA TU MIRADA A LA VIRGEN

«En una de las veladas de Navidad, en las que
nos acompanaba, comenzamos a cantar villancicos.
Le gustaban mucho algunos vascos. Estuvimos
cantando Mesias sarritan, en una de las estrofas dice:

“Haurtxo txikia, askan dago,

Amak esan dio lo egiteko.

Bainan haurtxoak, begiakin

Esaten dio: jama ezin!™

El padre se detuvo, con los ojos llenos de
lagrimas, la voz entrecortada y repetia: “Ama ezin...
Ama ezin (jMadre, no puedo!). Traducia al castellano:
“el Nino con los ojitos (parpadeaba) le decia: Ama
ezin”. Lo volvia a repetir emocionado. Parecia ver lo
que cantabamos. Estabamos impresionadas y
emocionadas tambiénny.

«En una conversacion con él, hablando de la
intercesion de la Virgen Maria, de lo cercana que
ultimamente la sentia, me comenté que el papa Pablo
VI tenia una homilia muy bonita sobre la Virgen
Maria y me fue comentando aspectos de esa homilia.
Y me dijo: “Si me das tu direccion te la mando”. A los
pocos dias recibi una carta con la homilia de Pablo VI



que predico en Cerdena, en el Santuario de Nuestra
Senora del Buen Aire. Me hizo mucho bienn.
«Hablando un dia sobre la importancia de ir al
original griego de la Palabra de Dios, pues las
traducciones a veces dejan mucho que desear, le
comenté que habia encontrado varias oraciones en
griego, entre ellas el Avemaria. Le mostré la copia que
llevaba y fue corrigiendo algin error que tenia.
Rezamos juntos esta oracion. Ahora, después de
tantos anos, siento devocion al rezarla, recuerdo
como é€l transmitia vida al rezar porque era un trato
personal con nuestra Madre del cielo».
(Pags. 257- 258)



4.- TEXTOS ESCOGIDOS

4.1.- ADVIENTO. LAS VENIDAS
DEL SENOR

Retiro Grupos de Oracion
19 de diciembre de 1975
Madrid

¢Cual es la actitud cristiana en este tiempo?
Este tiempo del Adviento, que llega ya —precisamente
en el dia de ayer o en el dia de hoy—, llega ya a su
punto culminante, esa semana preparatoria que en la
liturgia de la Iglesia se caracteriza como la semana de
las antifonas solemnes que comienzan con la
exclamacion 'Oh' —de ahi el nombre de Maria de la
O—, de la antifona 'Oh': Oh sabiduria, Oh bondad, Oh
grandeza, etc. Es el tiempo —diriamos— mas agudo
del Adviento. Es cuando tenemos que esforzarnos por
mantener la actitud propia del Adviento.

Ante todo, cuando se trata de actitudes
litirgicas cristianas puede hacer wuna cierta
impresion de superficialidad, sobre todo cuando uno
vive los Ejercicios y hace los Ejercicios. Desde luego
en los Ejercicios de mes, pero mucho mas si son de
ocho dias y mucho mas si son Ejercicios mas
reducidos. Yo no sé si habéis pensado alguna vez en
esa cosa tan llamativa, tan chocante. Estamos a lo
mejor meditando la Pasion de Cristo y de repente
termina la meditacion. En la Pasion pedimos, nos
esforzamos por entristecernos con Cristo, por

10



compadecer con El. Termina esa meditacién, y a lo
mejor la siguiente es de Resurreccion, y decimos: —
Ahora a gozarnos con Cristo. Y queda uno un poco
sorprendido al ver como pasamos de las lagrimas a la
risa, como pasamos de la tristeza a la alegria, como
eso puede ser una cosa realmente auténtica. Esto nos
puede pasar en la Semana Santa, por ejemplo, y en
otros periodos de la vida liturgica: pasamos del
Viernes Santo al Sabado —sobre todo antes el Sabado
era dia de gloria—, al Domingo de Resurreccion y ya
parece que se olvida uno de lo anterior, y ahora se
trata de gozarnos de Cristo.

Para entender esto tengamos presente que no
son las cosas tan faciles. Es decir, la Pasion, por
ejemplo, y la Resurreccion —a ver si me lo entendéis
bien esto— no suceden en la misma linea carnal.
Quiere decirse: la Pasion es nuestro sufrimiento con
Cristo, el cual se realiza en nuestro cuerpo mortal; la
Resurreccion no es una etapa que sigue a la Pasion y
al sufrimiento en nuestro mismo cuerpo. No es un
periodo —diriamos— de satisfacciones corporales,
sino que la Pasion perdura mientras tenemos carne
mortal, perdura, porque hasta que no lleguemos a la
muerte definitiva estamos llevando con nosotros una
carne que es pasible, que es capaz de Pasion y que
acompana a Cristo con sus propios sufrimientos. De
modo que la Resurreccion no es en el mismo plano,
sino que la Resurreccion es en el plano interior;
diriamos, afecta a la actitud de amor y de caridad con
que tenemos que llevar la cruz. Pero no son como dos
etapas sucesivas, sino como dos dimensiones de
nuestra vida. El mismo Cristo llevdé la Pasion con

11



amor y nosotros llevamos también nuestra Pasion con
amor, con ese amor que se nos deriva de la
Resurreccion de Cristo. Por lo tanto, no se trata
simplemente de dejar y coger otra cosa, sino son
dimensiones de nuestro ser.

Y una de las dimensiones de nuestro ser es
precisamente la dimension de la esperanza y del
esperar, que se agudiza de una manera especial en el
Adviento. El Adviento que estamos viviendo ahora es
tiempo de esperanza y de espera. Si quisiéramos
decirlo con términos asi precisos, diriamos que el
Adviento no es tiempo de penitencia. El Papa Pablo VI
escribio una Constitucion después del Concilio en la
que ordenaba la disciplina penitencial de la Iglesia. Y
en esa Constitucion Paenitemini considera y llama
dia penitencial de la semana al viernes: el viernes es
dia penitencial. También llama tiempo penitencial a
la Cuaresma, pero no llama al Adviento. De modo que
el Adviento estrictamente no es tiempo penitencial, no
es el tiempo formalmente de una conversion, tiempo
de una predicacion de arrepentimiento, de
conversion. jNo! Siempre necesitamos convertirnos,
es verdad, pero podriamos decir que el Adviento es
algo mas delicado, mas intimo. De hecho, si nos
fijamos, en general en la masa del pueblo cristiano el
Adviento no deja una huella especial. E1 Adviento es
mas de las almas interiores, de las almas de oracion,
de las almas consagradas, de las almas que viven mas
finamente. Y éstas si viven el Adviento, pero no como
penitencia. No porque no haya que hacer penitencia
en ese tiempo, pero no es tiempo penitencial.

12



¢Como lo podriamos designar? Es tiempo de
deseo de la venida del Senor. Es tiempo de
purificacion para esa venida del Sefior que llega.
Navidad es el Senor que viene.

Partamos pues, primero, de eso que significa la
Navidad. Muchas veces se nos ahoga el contenido
espiritual de la Navidad en medio de la mundanidad
que le acompana. Las fiestas de Navidad son unas
fiestas familiares, son unas fiestas llenas de recuerdo,
de nostalgia de la propia vida, de la propia familia
donde uno ha vivido. Son unas fiestas llenas de
regalos, sorpresas, todo ese calor. Pero muchas veces
puede quedarse en algo un poco exterior. Diriamos
que el arbol de la Navidad cubre en el fondo al Nino,
al regalo verdadero, porque al fin y al cabo, todos los
regalos que nos hacemos nosotros en ese tiempo son
expresion, son manifestacion, de nuestra alegria por
el regalo que nos ha hecho Dios a nosotros, ahi esta.
El regalo que Dios nos ha hecho es su Hijo. Nuestro
gozo de que el Senor nos haya dado su Hijo lo
expresamos dando algo nuestro a los demas. Pero
seria contrario a todo el sentido de la Navidad, que
ese regalo del Padre a nosotros quedara
practicamente en un segundo plano, que se nos fuera
todo por la mera exterioridad. Vamos pues, al fondo,
al misterio de la Navidad.

Navidad, Nacimiento tiene desde luego un
sentido de recuerdo. Recuerdo no solo de nuestra
vida, recuerdo de cuando JesUs nacio en Belén. Es un
hecho histérico que lo recordamos.

13



Pero Navidad no solo es recuerdo de un hecho
pasado, sino que es anticipacion de un hecho
futuro que es la venida definitiva de Jesiis como
Juez de vivos y muertos. Y asi, incluso en el fondo
de las liturgias de Navidad se ve, se oye siempre esa
nota del que va a venir, del que vendra. Por lo tanto,
nosotros, en cierto modo, celebramos como una
anticipacion de lo que vendra, del que vendra.

Pero no es solo recuerdo y solo una especie de
figura anticipadora, sino que —y esto es lo hermoso y
es lo grande— en Navidad viene de veras Jesus a
nosotros. Es verdadera venida, en un modo verdadero
nace Jesus en nosotros. Evidentemente no nace a la
manera como nacié de la Virgen, pero si viene a
nosotros. Jesus es —asi lo describe el Apocalipsis—
"el que era, el que es, el que viene". Esta viniendo
siempre. ¢Qué queremos decir cuando nos referimos
que el Senor viene? ¢Qué queremos explicar con esa
palabra 'viene'? Queremos indicar una venida
extraordinaria, una venida especial, una
comunicacion fuera de serie. A eso llamamos 'venida,
viene'. «Todo don perfecto viene del Padre de las
luces», viene, se nos da. Todo lo que es en nosotros
significacion de venida del Senor, venida del Espiritu
Santo, significa una invasion de Dios sobre nosotros.
Diriamos que El toma la iniciativa y viene hacia
nosotros, nos envuelve con una abundancia
especialisima, notando que toda nuestra vida es una
comunicacion con Dios. Cuando nosotros hacemos
una obra buena crece la gracia santificante, crece
pues nuestra intimidad con el Senior, con Cristo, y sin
embargo, no llamamos a eso venida. 'Venida' es

14



cuando es una invasion de la divinidad que no es
como lo correspondiente a nuestra colaboracion con
la gracia, sino que es una efusion especial de gracia.
A eso llamamos venida. Jesus viene en Navidad. El
Espiritu Santo viene en Pentecostés.

En verdad, si nos prepararamos un poco, Si
estuvieramos a la altura de los planes de Dios,
Navidad dejaria en nosotros unos frutos imborrables.
Esto es lo grande. No es un puro recuerdo, no es una
cuestion asi de representacion liturgica, es que el
Senor quiere comunicarsete y viene con sus dones
grandiosos, solo que nos preparemos, porque a la
venida de Dios corresponde la preparacion del
hombre, la preparacion a esa venida. Tenemos el caso
de la Virgen. La Virgen en la Encarnacion recibe al
Senor que viene a Ella, y el Senor la prepara. A
nosotros el Senor nos prepara con su gracia y quiere
que nos preparemos. Y de ahi el Adviento.

El Adviento es la preparacion a la venida. Estos
dias que nos quedan, para los Grupos de Oracion,
deben ser momentos fuertes de preparacion a la
venida. ¢Y como nos podemos preparar a esa venida?
Decia antes que hay muchas venidas del Senor,
muchas. En las mismas obras buenas que hacemos
El se nos infunde cada vez mas intimamente. Pero
venidas del Senor son todas las gracias que
recibimos, inspiraciones, mociones, cosas agradables
y cosas desagradables, todo eso son venidas del
Senor, el Senor viene. La Navidad es una venida
especialisima del Senor que merece de nuestra parte
una preparacion especialisima. ¢En qué consiste esa
preparacion para la venida del Senor?

15



La primera preparacion para esa venida es el
deseo. Tiene que irse formando en nosotros como un
deseo de la venida del Senor que la Iglesia expresa
con esa palabra repetida en todo el Adviento: —«jVen,
Senor Jesus!h. Eso que decimos en la liturgia de cada
dia, pero con una especial fuerza lo repite la Iglesia
en este tiempo: —«Ven, Senor Jesus!, ven. «Ven a
visitarnos en paz para que nos alegremos en tu
presencia con corazon perfector. {Ven, Senor! De
modo que en nosotros tiene que ir creciendo el deseo.
Deseo que se expresa en palabras, deseo que se
expresa en oracion, deseo que se expresa en trabajo
de purificacion: jVen! Naturalmente, como es una
esperanza —e¢l tiempo de Adviento es tiempo de
esperanza—, todo lo que es objeto de esperanza es
para nosotros objeto de peticion y de preparacion.
Esto tenemos que aprenderlo para siempre.

La esperanza por su definicion teologica es
esperar algo que no podemos hacer nosotros. Cuando
nosotros lo podemos hacer y esta en nuestra mano,
se llama esperanza solo de una manera imperfecta.
Por eso, para muchos la esperanza no es mas que
esperanza en sus fuerzas, esperanza en los medios
que tienen y que poseen. Si yo, por ejemplo, planto
un arbol, un arbol frutal, entonces yo tengo esperanza
de que ese arbol se desarrolle y llegue a dar fruto. Pero
eso no se llama esperanza teologica. Y para muchos
la esperanza teologica la han reducido a esa
esperanza de algo que va a suceder, de algo futuro.
Hay un libro que corre por ahi con ese titulo: Yo creo
en la esperanza. Y esa esperanza en el fondo no es
mas que 'yo creo en un futuro desarrollo de la

16



humanidad', nada mas, no se pasa de ahi. Y eso no
es mas que una esperanza muy humana. Cuando uno
tiene ya seguridad de las fuerzas que posee, de las
cualidades que tiene, entonces tiene esperanza de que
va a conseguir determinados frutos. Un industrial
tiene esperanza de que su empresa se desarrolle,
prospere, tiene una esperanza. Esa no es la esperanza
cristiana. No que no pueda haber en el cristiano, claro
que puede haber, pero no es eso lo que llamamos
nosotros esperanza cristiana.

Esperanza cristiana es esperar algo que
nosotros no podemos y que Dios puede y nos ha
prometido realizar. Esa es la esperanza cristiana. Es
importante, porque esto quiere decir que la esperanza
teologica viene a empezar donde terminan las
esperanzas humanas. Por eso, la esperanza es de
todos nosotros. La esperanza teologica comienza
donde termina la esperanza humana; es decir, donde
se llega a la desesperacion humana ahi empieza la
esperanza teologica. ¢Por qué? Porque creo que Dios
es omnipotente y Dios es capaz de todo. Y que Dios
era capaz de dar a Abrahan y luego a todos sus
descendientes, podia cumplirles la promesa de una
descendencia incluso a través de su mujer estéril,
porque Dios puede hacerlo. Y si os fijais, siempre el
Senor suele intervenir después que el hombre ha
palpado su impotencia. Y claro, en el orden humano
al palpar su impotencia uno se derrumbaria; en el
orden espiritual al palpar su impotencia el hombre
pone su esperanza en Dios. Esto es importantisimo.

Tenemos que ser cristianos llenos de
esperanza, pero no en nuestras fuerzas sino en lo que

17



Dios puede hacer. Y por eso, incluso personas
mayores, personas que han tenido la experiencia de
su incapacidad, incluso de su miseria, de su pecado,
que humanamente diria: —Yo no tengo remedio, es el
momento de la esperanza teologica. Una persona que
ya tiene sus anos: —Yo ya no podria ser santo porque
ya se me ha pasado lo mejor de la vida, pues en la luz
de Dios es el momento de la esperanza. Pero
jesperanza confiadisima de que El, en la ancianidad,
puede dar hijos, que El, en la ancianidad, puede
darnos el esplendor de una vida de santidad, que
nadie esta excluido de la esperanza! Pues bien, la
esperanza es teologica. La esperanza es esperanza en
el poder de Dios, mas alla de nuestras fuerzas.

Pero entonces creeria uno quizas: —La venida
del Senor en Navidad es objeto de esperanza para
nosotros; si es objeto de esperanza, luego yo no tengo
nada que hacer. Seria equivocadisimo. Todo lo que es
objeto de esperanza es objeto en primer lugar de
peticion. Dios quiere que colaboremos a eso que no
somos capaces de realizar, al menos con una peticion
humilde. Peticion, oracion. Es tan propio de nuestros
Grupos de Oracion: orar, y orar segun los tiempos. Y
pedir, ahora, en este tiempo de Adviento, en el deseo
de que el Senor venga, pedir, pedir con insistencia. El
deseo expresado en peticion.

Lo que dice San Pablo a los cristianos: «Alegraos
en el Senor», tened una confianza ilimitada. La
alegria es caracteristica del cristiano porque
espera: El Senor esta cerca, el Senor viene, el Senor
esta ya con nosotros, por consiguiente, tengamos
gozo, confianza en El. Y por eso les dice después: «Que

18



en todas vuestras necesidades, vuestras peticiones
aparezcan ante el trono de Dios con acciones de
gracias». Esta es nuestra postura cristiana, pedir.
Pedir lo que es objeto de esperanza: Pedir que el Senor
venga a nosotros, pedir que el Senor nos transforme
en estas Navidades que sean dias de penetracion cada
vez mas honda del misterio de Cristo en nosotros, que
nos transforme. Pedirlo. Es un segundo aspecto:
deseo confiado, peticion.

Y purificacion. Necesitamos purificarnos. ¢Para
qué? Para preparar esa venida del Senor. El Senor es
el que tiene que venir, pero requiere de nosotros una
preparacion. A veces nos pasa a nosotros, que
decimos que tenemos deseos de que el Senor venga
pero no son deseos auténticos. Pedimos al Senor que
venga, pero es una peticion que no es auténtica,
porque el hecho es que no preparamos lugar para el
Senor. Lo que vamos a recordar tanto en Navidad,
cuando la Virgen va a dar a luz a Jesus a una gruta
«porque no habia sitio para ellos en Belén», eso se
repite todos los anos. El Senor viene a
comunicarsenos y nosotros, a veces, decimos que si,
que lo deseamos, pero mantenemos la puerta cerrada,
no le disponemos la habitacion, no le dejamos sitio.
Es que nos cuesta. Todavia el desear, puede ser
bonito; todavia el pedir, pase; el preparar el aposento,
cuesta, porque quiere decir que uno tiene que dormir
en el suelo para dejar sitio al Senor, para dejar sitio a
la Sagrada Familia, o irse uno a retirar uno mismo a
una gruta para que el Seflor ocupe nuestra casa.
Quiere decir que no podemos preparar nuestro
corazon sin despojarnos de nosotros mismos y esto

19



nos cuesta. De modo que éste es el problema
verdadero que nosotros solemos tener, el problema de
la preparacion del corazon. jNos cuestal

Entonces nos pasa —y lo vais a entender
perfectamente— lo que le pasaria a uno que esta
dentro en su cuarto, en su cama, metido en su cama
perezoso. Llamamos a la puerta y tiene la puerta
cerrada por dentro, y nos dice desde dentro: —Pase.
Yo le digo: —¢Como voy a pasar? —Pasa. —{Si esta la
puerta cerrada! ¢Por donde voy a pasar? Y €l dice: —
iNo, no! jPase, pase! Es mentira. {No puedo pasar! Lo
que pasa es que €l tiene que levantarse y abrirme la
puerta. Y si se levanta y me abre la puerta no tiene
que decirme mucho pase, porque esta la puerta
abierta.

Respecto de Dios nos pasa esto mismo. Cuando
nosotros decimos: «jVen, Senor Jesus!, jven, Espiritu
Santo!», no pretendemos convencer a Dios de que
venga. jEl tiene mas deseos de venir que nosotros de
recibirlo! jEl esta llamando a la puertal: «Mira que
estoy a la puerta y llamo». jEl esta llamando! Por lo
tanto, nuestra palabra no es para convencerle o
moverle, sino que nuestra palabra es expresion de
que le abrimos la puerta. Como, cuando al abrir la
puerta, le decimos a uno: —Pase, entre; le dejamos
entrar.

Esto es la preparacion del corazon: quitar la
cerradura, abrir la puerta para que entre, no
ponerle obstaculos, no detenernos de una manera
posesiva en nuestras cosas. Y claro, esto supone un
desprendimiento, supone un salir de nuestro propio
egoismo, supone un camino de verdadera

20



purificacion. Porque lo que impide la venida del Senor
a nosotros es nuestra voluntad propia, nuestros
caprichos propios, que somos asi de caprichosos. Es
como cuando decimos que tenemos caridad,
queremos tener mucha caridad, queremos tener una
familia muy unida, queremos tener esa union de
todos, pero cada uno quiere que prevalezcan sus
propios derechos. Queremos una familia muy unida,
pero 'todos unidos a mi'. ¢No habéis oido tantas veces
quejarse a la gente de que no encuentra
colaboradores, que nadie quiere colaborar? Uno
pregunta: —:Colaborar con quién? —Conmigo, se
entiende. —¢Y usted colabora con otros? Dice: —No.
¢Como voy a colaborar, si yo llevo la cosa? —Claro.
Pues mire usted, ahi esta. jSalir de si mismo! Ese es
el punto. No puede haber union, no puede haber
caridad, no puede haber corazon limpio, no puede
haber union con Dios, si no hay pureza de corazon,
limpieza de corazon.

Nos pasa esto en la oracion, nos pasa esto en la
caridad. Llega la oracion, y queremos todos ir
subiendo en la oracion y queremos ir haciendo cada
vez mejor la oracion; y para esto, logicamente y
justamente, dedicamos el tiempo que nos hemos
propuesto para la oracion y tratamos de ser diligentes
en ella. Pero luego, a veces, no encontramos a Dios en
la oracion. Entonces solemos investigar si habria
algunos métodos para hacer mejor la oracion. Y
vamos muchas veces a buscar muchos métodos, que
pueden ser buenos, pero no caemos, quizas, en la
cuenta de que la condicion esencial para que esa
oracion sea buena y auténtica es la pureza de

21



corazén, el corazén puro, el corazéon libre de
egoismos. Esto nos cuesta y esto no lo queremos. Y
buscamos otros medios pero dejando intacto el
corazon. Y nos enganamos. La gran preparacion para
la oracion es el corazon puro.

Y lo mismo en la caridad. Me dicen algunas
veces: —:Qué podriamos hacer para tener mas union
en la familia, para tener mas union de caridad entre
todos? Y a veces buscamos todos los tipos, desde los
inventos e investigaciones de la psicologia en todos
sus aspectos... Yo repito lo mismo: —¢Sabe usted lo
que le llevara a la caridad? La pureza de corazon, la
superacion del egoismo. Si realmente todos los
miembros de la familia, todos los miembros de las
comunidades, todos los miembros de la sociedad, de
las naciones, tuvieran el corazon puro, estariamos en
el paraiso, seria delicioso, saldria cada uno de su
egoismo. Esto es lo que nos cuesta y entonces no lo
queremos hacer.

San Agustin tiene una frase que es profunda —
como todas las suyas— y al mismo tiempo tan
sencilla, pero tan profunda. Dice asi: «Donde hay
caridad, alli hay paz; pero, donde hay humildad, alli
hay caridad». Es grandioso, exactisimo. Todos
queremos la paz. La verdadera paz tiene que ser fruto
del amor; no solo de una justicia fria sino de una
cordialidad verdadera que practica la justicia con
amor, la justicia de verdad pero con amor. Por eso,
«donde hay caridad hay paz». Cuando nosotros no
tenemos paz jes que nos falta la caridad! jCuantas
veces nuestra misma inquietud y nerviosismo viene
en el fondo de que no estamos seguros de que

22



amamos! En el momento en que sabemos que en
nosotros domina el amor nos entra la paz, pero
cuando vemos todas nuestras inquietudes y nuestras
segundas intenciones, entonces nos inquietamos,
primero con nosotros mismos y luego lo pagan los
demas. «<Donde hay caridad, alli hay paz». Pero «donde
hay humildad, alli hay caridad». Solo la humildad es
capaz de llevar la caridad a su perfeccionamiento.
Solo en la plena caridad existe de veras la humildad,
esa humildad en la cual uno no se busca a si mismo
como centro, ni esta pretendiendo que todos los
demas le admiren y le contemplen y le sirvan y estén
alrededor y hagan lo que le gusta y lo que le parece,
donde uno se convence que no son los otros para mi,
sino que soy yo para los demas. Ahi esta la pureza de
corazon.

La pureza de corazon no se refiere solamente a
la castidad, sino que se refiere a esa limpieza del alma
que no se ceba en el egoismo sino que es libre, que se
entrega y se da. Y se da sin contemplaciones, y se da
sin reservas, y se da sin exigencias de ser
correspondida, sino teniendo como el mayor don del
Senor el poder uno darse ilimitadamente. Entonces
ahi viene la humildad y ahi viene la caridad y ahi
viene la paz y ahi viene la preparacion del corazon. Y
ahi viene entonces la efusion del don de Dios en la
venida de Navidad. La venida de Navidad seria, para
esta alma, enriquecedora hasta lo mas. Y las familias
quedarian transformadas.

Continuamente volvemos al misterio de la
Navidad. Nunca en el mismo nivel, cada vez en un
nivel mas alto. Tenemos que llegar a ese misterio, en

23



el cual tenemos que aprender la leccion fundamental
que El nos trae, que es la de entregarse en silencio,
entregarse sin palabras, que es lo contrario de lo que
solemos hacer nosotros, que hablamos mucho sin
entregarnos nunca. En cambio El nos ensefa, y
Cristo Resucitado Vivo se comunica asi a nosotros,
como el puro don que se entrega en silencio, que se
da sin limites. Al Nino se le puede tomar en brazos,
se puede jugar con El, no se defiende, no puede
defenderse. Asi se entrega Dios a nosotros, diriamos
que 'sin defenderse', en una pura entrega de amor. Y
ésa es la venida que quiere realizar, a la cual hemos
de prepararnos. Tiempo de Adviento: tiempo de
preparacion, deseo, peticion, purificacion.

El momento de la Eucaristia que vamos a vivir
ahora participa, es como un Adviento fuerte. El Senor
que viene, nosotros que lo deseamos, precediendo con
una purificacion en el Acto penitencial de la Misa.
Pero que para nosotros tiene que ser actitud de
verdad con una disposicion sincera. Decimos muchas
veces que los Grupos de Oracion deben caracterizarse
por la caridad, jpor necesidad!, porque sin pureza de
corazon no hay oracion, y con la oracion se obtiene
del Senor la purificacion cada vez mas profunda del
corazon. Entonces abundan las venidas del Senor que
nos llena con la riqueza de su amor y de sus gracias.

24



4.2.- LA CONCEPCION
INMACULADA. PUREZA DE
CORAZON

Retiro Grupos de Oracion
3 de diciembre de 1991
Madrid

Vamos a tomar materia de este misterio de la
Virgen para la reflexion o meditacion de esta tarde,
que coincide por otra parte con la fiesta de San
Francisco Javier, el gran apoéstol y el gran devoto de
la Virgen también, a quien acudia €l filialmente
invocandola con aquella famosa expresion: «jSenora,
¢no me habéis de valer?». Pues bien, vamos a
reflexionar sobre ese misterio de la Inmaculada.

En muchos sitios se celebra la Novena con
predicacion, que —como sabemos— tiene que ser una
especie de catequesis del misterio al cual prepara. Es
preparar el corazon de los fieles a la vivencia de la
festividad. Y se prepara calentandolo con la reflexion
en el significado de ese misterio. De todo lo que
podriamos decir se puede entresacar, podemos
fijarnos, en lo mas central: El misterio de la
Inmaculada Concepcion, Maria fue concebida sin
pecado original. Ese es el contenido fundamental del
misterio.

25



Esos privilegios de Maria, que los llamamos asi,
«privilegios de Maria»: Maria concebida sin pecado,
Maria llena de gracia, Maria Virgen, Maria pura de
todo pecado en su vida, Toda Santa, todos esos
privilegios no son como regalos caprichosos de Dios,
que de repente le comienza a adornar con esas joyas
que le regala, que vienen a ser como de superfluidad.
Simplemente porque le quiere le enriquece con dones.
Sino que los privilegios que Dios concede, esos dones,
suelen estar ordenados a la funcion que esa persona
tiene que ejercitar. Cuando Dios da una vocacion da
siempre también las ayudas necesarias para realizar
esa vocacion. Los privilegios de Maria estan unidos
a la mision que el Seiior le habia confiado, le
confiaba, a la mision para la cual el Senor la
destinaba. Y forman de esta manera, las condiciones
de cumplimiento de esa mision.

Por eso, en la mariologia, en la teologia que
abarca la Virgen, se suele presentar siempre como
una verdad y una realidad fundamental basica, de la
cual en cierta manera se derivan los demas privilegios
de Maria: la Asuncion, la no corrupcion del cuerpo de
la Virgen, la Inmaculada Concepcion. Y esa verdad
fundamental que es esa mision de Maria para ser
Madre del Hijo de Dios, para ser Ella Socia del
Redentor. Porque Maria es pensada por Dios como
Madre, pero Madre no simplemente para dar
existencia al Hijo, sino Madre asociada al Hijo. Es
decir, es la realizacion —en la linea de la Redencion—

26



de aquel Adan y Eva del comienzo del Génesis:
Cristo—Maria. Maria la Nueva Eva, Maria que
engendra a Jesus y se asocia a El. Por eso, se puede
llamar perfectamente: Maria es Madre de Jesus, lo
engendra, lo da a luz, pero luego es como su Esposa,
es unida a Jesus para la generacion de la nueva
humanidad en el misterio de la cruz, donde Maria
esta asociada plenamente a Jesus. Y continua
siempre asociada a El, también ahora en el cuidado
de la Iglesia. Maria es Socia de Jesus para toda la
obra de la Redencion. Pues bien, ésta es la verdad
fundamental. Para ser digna Madre de Jesus y digna
Socia del Redentor y digna Madre de la Iglesia y de los
fieles, Maria es concebida sin pecado original. La
Inmaculada Concepcion es el comienzo de la
preparacion de Dios para que Maria realice con
perfeccion su mision.

Vamos a decir algo de la Pureza de la Virgen,
la Pureza de Maria. Partimos —digo— de ese misterio
de su Concepcion Inmaculada. La primera sorpresa
que podemos sentir, al acercarnos a este misterio,
puede ser el hecho de que solo hace ciento cincuenta
anos fue proclamado el dogma de la Inmaculada
Concepcion. En esa proclamacion decia el Papa que
esta contenido en la revelacion, que es parte de la
verdad revelada, el hecho de que Maria fue concebida
Inmaculada, sin pecado original. La pregunta es: ¢Por
qué tardo tanto? ¢Por qué tan tarde fue definida? Las
verdades de ordinario se definen cuando hay alguna

27



duda fundada o ha habido alguna duda fundada
acerca de esa verdad. Hay muchas verdades que,
como tales, no han sido definidas. ¢Por qué? Porque
han sido aceptadas siempre, han estado
indudablemente en el contenido de la fe. Pero la
Inmaculada Concepcion no fue asi.

Creo que es bueno que comprendamos todo el
contenido que aqui existe, que esto es parte de esa
Nueva Evangelizacion que decimos. Es la «devocion
iluminada», no simplemente sentimental. ¢Qué es la
Purisima? La miro ahi, y uno pregunta: —Bueno, ¢y
en qué?, ¢qué es eso de la Purisima, la Inmaculada?
Pues es esto que voy a decir ahora.

En la tradicion patristica teolégica hay una
cosa indudable, inconcusa, que es: que Maria fue la
'Toda Santa', que Maria fue Santisima, Purisima. Esto
es comun, esto es aceptado, aqui no hay duda
ninguna. Pero cuando algunas corrientes teologicas
insistian en que esa pureza llegaba a que fue
concebida sin pecado original, ahi, otras escuelas
teologicas ponian dificultad. ¢Por qué? Porque habia
que unir dos verdades: Una ciertisima, ciertisima; la
otra que dependia de esta primera, y es donde surgian
dificultades respecto a esta verdad que mas tarde sera
definida.

La primera verdad que hay que aceptar es que
Maria ha sido redimida por Cristo, Maria es redimida
por Cristo, Maria ha necesitado Redencion de Cristo.
Esta es una verdad que esta vinculada al hecho de

28



que Jesus es el tinico Salvador y el inico Mediador:
«Uno es el Mediador entre Dios y los hombres, el
Hombre Cristo—Jesus». En este punto no hay duda
ninguna. Ahora bien, decian los tedlogos y decian
muchos fieles también, si Maria ha sido redimida
quiere decir que alguna vez estuvo necesitada de
Redencion, por lo tanto estuvo bajo el pecado original.
Admitamos que Ella no tuvo ningun pecado personal,
admitamoslo, esto lo admitimos sin duda, esto entra
también en lo aceptado. Pero tuvo que tener al menos
un momento de haber estado bajo el pecado original,
porque entonces se entiende que fue redimida. Si no
ha estado con pecado original, ¢como ha sido
redimida? Este era el problema. De tal manera que no
se veia la manera de unir estas dos verdades. Mas, no
solo no se veia la manera de unir, positivamente
parecian contradictorias: concebida sin pecado—
redimida por Cristo.

Ahi es donde los tedlogos tuvieron esos
combates, diriamos, teologicos entrecruzando sus
armas dialécticas. Y fue la escuela franciscana (los
franciscanos celebran con especial exuberancia la
fiesta de la Inmaculada, porque a ellos se debe en
gran parte el que se hubiera hecho luz y que la Iglesia
hubiera aceptado esa solucion que ellos
propugnaban), fue la escuela teologica franciscana
sobre todo, la que agudamente encontro6 la solucion.
Y la solucién consistié en esto: Maria fue redimida
en cuanto que, por atencion a Cristo Redentor, fue

29



prevenida de caer en el pecado original. Es decir,
si no fue concebida en pecado fue porque, por los
méritos de Cristo, la preservo Dios del pecado
original. Esta es la solucién.

Explicado de una manera grafica, como lo
explicaban en sus escuelas, «es mejor redencion
evitar que uno caiga en el fango, que limpiarle y
purificarle después de haber caido en el fango. Y
Maria —decian— fue redimida de la manera mas
perfecta. Fue redimida asi, previniendo que cayera en
el pecado original». Este es el dogma de la Inmaculada
Concepcion: Maria concebida sin pecado original.

Pero si esto lo traducimos un poco a un
lenguaje vital, mas inteligible para nosotros, lo
podriamos exponer de esta manera: El pecado
original supone una lejania de Dios, quiere decir que
el hombre desde su origen se separé de Dios. Y al
separarse, toda su descendencia unida a Adan queda
separada de Dios. Es necesario que Dios
positivamente haga una intervencion redentora con la
cual vuelva a acercar, a hacer, que el hijo prodigo
vuelva al Corazon del Padre, a la casa del Padre. Esta
es nuestra suerte: Todos nosotros, pensados, si, por
Dios en su Corazon, pero en la realidad historica
alejados de El, nacidos lejos de El por aquel pecado
primero de Adan, somos atraidos a El por el Bautismo
ahora, por la obra redentora de Cristo, y somos
colocados en la casa del Padre, en el Corazén de Dios.

30



Pues bien, tenemos que decir esto: Maria nunca
estuvo alejada de Dios, nunca. Y tiene una enorme
importancia! Porque para lo que Ella tiene que hacer
como Madre del Hijo de Dios, asociada a la
Redencion, el haber estado existencialmente, jaunque
fuera un instante!, es cualitativamente distinto. El
haber estado aunque sea un instante en poder del
pecado, la haria menos digna de ser la Madre del Hijo
de Dios, la Socia del Redentor, no habria sido una
victoria total sobre el pecado.

También lo voy a expresar con otra formula,
otra expresion que también nos ayudara a entenderlo.
Muchos Padres cuando llegan a este tema de la Virgen
y de la Concepcion de Maria notan esto: Maria no fue
'una de las mujeres posibles descendientes de Adan';
que el Senor escogido, en medio de las mujeres
posibles, seleccion6 a ésta. Hay una hilera, fila de
descendientes de Adan, y el Senor se fija en una y la
atrae. No fue asi, sino suelen decir: La causa tinica de
la existencia de Maria era su Maternidad. Es decir,
cuando Dios penso en el Verbo hecho carne, entonces
penso en Maria y entonces la concibié como Madre de
ese Hijo de Dios hecho hombre. Es la razon de ser de
Maria. Por lo tanto, si lo concebimos asi —segun estas
maneras nuestras de pensar las cosas de Dios—
tenemos que decir que Maria esta mas unida a Cristo
que a Adan, mas unida a Cristo. O también, que
Maria fue pensada por Dios en la linea de la
Redencion mas que en la linea de la creacion. Lo que

31



pasa es que, para que sea asi Madre del Redentor de
manera verdadera y eficaz, tiene que ser hija de Adan,
tiene que ser una de nosotros, una de nosotros.
Entonces, le hace hija de Adan, pero preservada del
pecado, sin que nunca esté fuera del Corazon de Dios.

Todo esto nos introduce en ese misterio
admirable del amor de Dios a nosotros, ese misterio
de amor: Como Dios cuida de cada uno de nosotros,
de la mision de cada uno de nosotros. Y como Dios
cuida de la Virgen, la cuida en todo su plan de
Redencion, la piensa en su Corazon, la tiene siempre
en su Corazon, para que sea digna Madre del Hijo de
Dios. Que sea una verdadera Mujer de la que nace
Cristo —una hija de Adan— pero sin pecado original.

Pero la Inmaculada Concepcion no dice solo
esto, sino que nos dice también que «Maria fue
concebida llena de gracia», Plenitud de Gracia. Y es
logico esto. Porque he dicho que Maria es creada, es
concebida en el abrazo de Dios; el abrazo de Dios es
la gracia. No es que se elimina el pecado en un vacio,
la cercania de Dios es la no presencia del pecado
original, el amor de Dios que la envuelve. Maria es
llena de gracia. Por eso la contemplamos asi, la Virgen
llena de gracia.

Asi en algunos sitios, en muchas partes cuando
se dice el «<Ave Maria Purisima», contestan... Asi como
hay muchos que llaman «a sin pecado», que son esos
estandartes, que vienen de 'sin pecado concebida,
tenian escrito eso y ahi ha quedado la frase 'el sin

32



pecado' o 'la sin pecado'. Pero dicen: —Ave Maria
Purisima. —En gracia concebida. Que es la manera
positiva de decirlo. Decir 'sin pecado' es 'en gracia',
'en gracia de Dios concebida'. Ahi tenemos ese
término de la gracia que a nosotros nos resulta dificil
de entender a veces.

El Papa en su Enciclica sobre «La Madre del
Redentor», cuando habla de la Plenitud de gracia dice
estas palabras: «En el lenguaje de la Biblia 'gracia'
significa un don especial que, segun el Nuevo
Testamento, tiene la propia fuente en la vida trinitaria
de Dios mismo, de Dios que es Amor». Eso es la
gracia. La gracia es algo que es participacion de Dios,
que es la vida de Dios comunicada a nosotros. En
algunas concepciones, la gracia se cosifica
demasiado, aparece como 'una cosa': uno tiene
gracia, ha perdido la gracia. Es como un vestido del
alma. Cada vez predomina mas en la teologia catolica
la idea de que lo principal de la gracia es la union con
Dios, es la union con Dios. ¢Como explicar esto? Esa
union con Dios ciertamente pone algo en nosotros.
Bien, seria el aspecto creado de la gracia, pero lo
fundamental de la gracia es ese abrazo de Dios al
alma.

Podriamos quizas expresarlo de esta manera:
Como si un artista, un gran artista potente (es una
simple hipotesis), solo mirando a un lienzo, con su
mirada, una mirada de amor —el amor creador,
creativo—, solo mirando un lienzo, mirandolo con

33



amor, grabara en €l lo que €l es, lo que lleva dentro,
pero no solo lo grabara asi, sino lo grabara vitalmente,
nos daria una imagen de lo que es la gracia.

La gracia es esa mirada o abrazo de Dios al
alma. Es un beso de Dios al alma. Es un beso de Dios
que, dandoselo al alma, le da su imagen, le pone su
imagen viva. Eso es la gracia, la gracia santificante.
Siempre es el amor personal de Dios a esta persona
concreta. No es algo hecho en serie, no es una 'fabrica
de gracia', sino es amor personal. Y ese amor es el que
pone una imagen viva, la cual a su vez, como imagen
viva, irradia lo divino. Es como si el sol se refleja en
un espejo e irradia, se hace como un sol el espejo
mismo y proyecta sus rayos luminosos. O sea que
Dios amando, pone en el centro del corazon su
imagen viva, su ser vivo dentro. Y ese ser se convierte
en irradiacion de obras, obras que brotan de ese
centro, de ese centro iluminado, vivificado por la
mirada de Dios, por el amor de Dios, por el abrazo de
Dios. Por eso dice el Senor: «Del corazon brotan las
buenas obras», brota ahi de dentro. De dentro salen
las acciones buenas. Y el comportamiento de la vida
misma, entonces se configura con esa imagen de Dios
que esta en el centro del corazon.

Esto sucede en Maria desde su Concepcion. No
ha habido un instante de la existencia de Maria en
que no haya estado abrazada por Dios, en el Corazon
de Dios, con ese amor y con ese reflejo en Ella de Dios,
con esa imagen de Dios en su Corazon. Esto lleva

34



consigo un don pleno del Espiritu Santo: Maria esta
llena del Espiritu Santo desde el momento de su
Concepcion. Esto le da una pureza positiva, una
pureza de ese calor del sol en Ella, del Sol de Dios en
Ella. La pureza de Maria no es la simple pureza —
diriamos— de un manto de nieve, sino es la pureza
del sol. Es una pureza irradiante, positiva, activa,
calurosa. Es esa gracia de Dios en Ella. Y realmente
es poderosa, es un sol que irradia y que calienta.
Esa pureza lleva consigo una nota que es la
eliminacion en Ella, la no existencia en Ella de la
concupiscencia. Por eso la llamamos «la Purisiman.
Ese término se emplea también muchas veces para
designar esa fiesta y para designar a la Inmaculada.
'Una imagen de la Purisima’, squé quiere decirnos
esto? Cuando nosotros veneramos a la Virgen como
da Purisima» queremos decir que el hecho de la
Inmaculada Concepcion ha tenido unas
consecuencias en toda la vida de la Virgen. La Virgen
no ha tenido concupiscencia. La Virgen en toda su
vida ha tenido una transparencia, una riqueza, eso
que llamamos una pureza, j'la Purisima'l Porque, asi
como en nosotros el pecado original no solo existe
hasta el momento en que somos justificados por el
Bautismo, sino que deja luego en nosotros una huella
que es la concupiscencia, que es consecuencia del
pecado original, que es reliquia del pecado original. Y
eso hace que nosotros en nuestra vida sintamos esa
presencia de la concupiscencia. Todos la llevamos y

35



la sentimos dentro de nosotros. No se nos quita,
queda, a pesar de que se nos da la gracia por el
Bautismo, por la Penitencia, cuando volvemos a ella
después de haber pecado.

¢Qué es la concupiscencia? La concupiscencia
viene a ser, podriamos quizas describirla como la
morbosidad de nuestro egoismo. Tenemos un
egoismo morboso, hay una morbosidad. Hacemos
obras a veces buenas, a veces apreciadas por los que
tenemos alrededor, pero las sentimos como
impregnadas de egoismo. Hacemos una obra buena,
pero nos buscamos de alguna manera a nosotros,
queremos quedar bien. Esa concupiscencia, por lo
tanto, es como una especie de recurva sobre nosotros
mismos. Nos curvamos sobre nosotros mismos, hay
dentro una busqueda, un apropiarse. [Que no
siempre es pecado!, no, ni mucho menos, pero que en
cierta manera empana la limpidez de nuestra accion,
de nuestra proyeccion. Queda como empanado. El sol
brilla pero es como un espejo empanado, no tiene esa
nitidez, esa limpidez.

En Maria no hay nada de eso. Maria es jla
Purisima! «Purisima” connota la Inmaculada
Concepcion, pero connota también ese resplandor de
la vida de la Virgen, de su comportamiento, la pureza
de la Virgen.

Vamos a fijarnos un poco en esa pureza de
Maria, en esa pureza de la Madre Inmaculada.

36



Destaca en toda su vida y en todos los rasgos que
aparecen en el evangelio.

Al hablar de la pureza, muchas veces nos
fijamos sobre todo en la pureza en el campo carnal,
en el campo de la sensualidad o en el campo de la
venereidad. Es verdad que en Maria hay una plena
limpidez en este campo. Es «a Virgen». Seria el tema
de la Virginidad —la limpidez en el campo carnal— de
Maria. Pero al hablar de la pureza de la Virgen, «a
Purisima», no solo nos referimos a esa pureza, esa
pureza que es muy grande y que ha movido tantas
veces a tanta gente a la pureza, a la castidad, a la
virginidad. No es solo esa pureza. Hay gente que tiene
pureza carnal, la tiene. Se puede decir que realmente
en este campo son ejemplares, jintegros! Pero tienen
una serie de mecanismos de defensa, una serie de
complejos, una serie de actitudes psicologicas de
reserva. Tienen falta de pureza. Este es el campo de
la pureza. Y esto teniamos que cuidarlo mucho. Es
penoso que a veces, junto a una especie de limpidez
respecto a lo que puede ser culpa grave o culpa
carnal, haya posturas muy egoistas —es la
concupiscencia—, muy reservadas, muy poco
serviciales, de muy mal genio en su comportamiento,
de una forma de aristas en la vida. Eso no es la pureza
de la Virgen. Hay una pureza mas profunda.

Nosotros no llegamos a esa transparencia plena
sin un don especialisimo del Sefior, porque eso lo
lleva poco nuestra misma condicion de creaturas

37



humanas, pero si podemos advertir que, a medida
que hay en nosotros un verdadero progreso
espiritual, a medida que vamos madurando (aqui es
donde se nota que realmente va habiendo una
maduracion verdadera), se va haciendo el corazén
mas transparente, se va haciendo como menos
'esquinudo’. Es mas acogedor, mas limpio, es menos
egoista, se va abriendo mas. Eso es, se va haciendo
mas puro, mas limpio, mas segun las
Bienaventuranzas, mas segun los frutos del Espiritu
Santo: de cordialidad, bondad, benignidad,
mansedumbre... Como de espontaneidad asi! Ahi es
donde se nota que un alma va progresando muy
altamente, muy altamente.

La vida de la plena union con Dios no se suele
discernir tanto por la forma de oracion que tiene —en
la. cual muchas veces podemos construir
imaginativamente grandes cosas—, sino en esa
limpidez que se va estableciendo de corazon. Es el
corazon transparente, limpio, donde parece que no
tiene lugar ni una malicia. Parece que ya es incapaz
de mirar con mala intencién a nada, de mirar nada
con malos ojos, sino mirar siempre todo con una
mirada limpida. Entretanto, mientras no lleguemos a
esa madurez, nos iremos encontrando con esos
pequenos choques de nuestra vida y de nuestro
corazon, que no deben desalentarnos.

En cambio, en Maria encontramos una
oblatividad, una generosidad. Maria no tiene ningun

38



tipo de reserva, jno hay nada de eso!, no tiene nada
de eso. Maria nunca aparece retraida, mira a la
realidad con simpatia y tomando respecto a cada
cosa la postura que a Ella le corresponde. Esto es lo
propio de la pureza del corazéon: Mirar la realidad con
la mirada de Dios, como Dios mira la creacion. Nos
dice el libro del Génesis que: «Cuando Dios creé todo,
vio Dios que todo era bueno». Esa mirada limpia, «era
bueno», era bueno. Nosotros en nuestra mirada
ponemos el corazéon. Cuando nuestro corazéon no es
bueno, la mirada no lo ve todo bueno; y al contrario,
cuando el corazéon es bueno lo ve todo bueno, tiene
una tendencia hacia eso. No es que no reconozca los
errores que pueda haber, pero no pone esa especie de
malicia, sino que tiene esa bondad. jLo que es pecado
no puede llamarlo bueno!, pero el hecho es que mira
todo con simpatia, con benignidad, con amor. En esto
hemos de crecer siempre. Tenemos que evitar el
condescender con esa concupiscencia, con esa
morbosidad egoista. Tenemos que evitar el
replegarnos, el amargarnos, el tener un corazon
amargo. Evitar también el tener una disposicion de
critica previa de todo, evitar tener una postura
negativa respecto de los demas y del mundo.
Necesitamos limpieza de corazéon para poder mirar
con amor y con simpatia a todos. La raiz de muchas
de nuestras miradas y juicios amargos jsomos
nosotros mismos! La raiz esta en el corazéon que

39



tenemos nosotros, amargo, que no tenemos la pureza
del corazon.

La pureza del Corazon de la Virgen se
comprende mejor en contraste con lo que caracteriza
la mayoria de los sentimientos humanos. En efecto,
los sentimientos humanos suelen mezclar la
posesividad y la concupiscencia, con el idealismo y
con el don de si. Ahi suele estar esa mezcla en el
sentimiento humano. Maria era como
espontaneamente docil a Dios por su Inmaculada
Concepcion, era Purisima. Su comportamiento era
resplandeciente, jen su modestia social!l, porque Ella
no tenia una forma de vida ni una situacién social
distinta y despegada de las demas personas, era
igual. Es lo que nos pasa, y la belleza de la verdadera
santidad cristiana, a imagen de Cristo y de Maria, que
suelen ser almas sencillas, en una vida normal, en
una vida ordinaria. Un ama de casa, una trabajadora,
sencilla, hace lo que todos, pero tiene una calidad,
tiene una transparencia... Esto es lo que notamos
nosotros en Maria.

Maria, docil a Dios por su Inmaculada
Concepcién, vuelta a El por toda la riqueza de amor
que el Espiritu Santo ponia en Ella, miraba a los otros
con sentimientos de ternura, de cordialidad, de
compasion, no turbado por el veneno de la
concupiscencia. Pero no podemos imaginar siquiera a
la Virgen separada de la vida de los hombres. Tenia
preocupacion real por ellos. Recordemos las Bodas de

40



Cana, como es Ella la que cae en la cuenta, sin que
nadie se lo diga, y va a decirle a Jesus: —«No tienen
vino», enseguida. Es el Corazon puro de la Virgen,
limpido, que esta alli como la que sirve, la que ayuda.

La Virgen era y se sentia libre, libre de
concupiscencia. Se la ve asi llena de amor, irradiando
sin temor a su alrededor. Llena de alegria a causa de
Dios, que ama y bendice las alegrias y las obras de la
vida. En su cantico del Magnificat se ve una limpidez
y una elevacion admirable: «Mi espiritu salta de gozo
en Dios mi Salvador». jPor esa mirada limpia! Maria
aparece asi unida a Cristo, plenamente unida a
Cristo, pero no lo mira como propiedad suya.

Es otra de las mezclas frecuentes en la vida
humana. No hay amor mas grande que el de la madre.
La madre es el prototipo del amor. Hay que ver como
ama! Pero muy facilmente el amor de una madre se
hace posesivo, muy facilmente. Quiere a su hijo, a su
hija, jpara ella! Y de ahi incluso a veces que le pone
dificultades para que pueda realizar lo que es su
camino, porque le urge la necesidad que ella tiene,
que es para ella y tiene que ser para ella, y que no la
puede dejar y no la debe dejar, que es contra el
precepto de Dios que la deje... Y muchas veces la
ahoga y la limita. Le falta esa limpidez de corazon. Es
un amor excesivamente posesivo.

Pues bien, esa Purisima, la Inmaculada
Concepcion, esa Purisima nos ensena esa leccion
dificil, la limpidez de nuestro corazén. Es un ideal

41



para nosotros, es un ideal al cual nunca llegaremos.
Nunca llegaremos, pero eso es propio del ideal. El
ideal debe ser una realidad que nos atraiga sin que la
lleguemos a alcanzar nunca, pero que a nosotros nos
sirve siempre de fuerza de tendencia, porque
tendemos hacia ello.

Maria es asi. La pureza de la Virgen se convierte
para nosotros en ideal verdadero de vida. Tender
hacia Ella siempre acercandonos, sin que nunca
lleguemos a alcanzarla plenamente, pero al cual nos
acercamos siempre y nos acercamos cada vez mas.
Tenemos que tender a Ella, contando con su
acompanamiento, contando con que Ella, la
Purisima. Es la que nos acompana, la que esta junto
a nosotros intercediendo, alentandonos con su
cercania, con su Corazon, con su misma pureza,
como contagiandonos con ella. Como la madre que
sabe estar cerca de su hija en los momentos de su
crecimiento y que esta ahi junto a ella alentando y
llevandola a su desarrollo. {No con sentido posesivo!
Esto es importante.

Tenemos que mirar al mundo con esa mirada
cordial. Porque este mundo, si queremos que llegue a
realizar la civilizacion del amor necesita de pureza de
corazon. El mundo esta hundido porque en €l reina la
concupiscencia. Es el afan de la satisfaccion de las
inclinaciones egoistas. Ese es el ideal proclamado
continuamente y muchas veces propuesto como
programa de vida, como ideal de vida.

42



La Iglesia esta llamada a ser reflejo de Dios. Y
cada uno de nosotros, en su campo, tiene que ser
instrumento de irradiacion de la pureza del corazon
de esa nueva vida. Esto hemos de pedirselo a la
Virgen, que nos obtenga esto, nos obtenga pureza de
corazon. Que Ella nos alcance a nosotros aquella
pureza proclamada y beatificada por Cristo en las
Bienaventuranzas, en la que nos decia:
«Bienaventurados los puros de corazon, porque ellos
veran a Dios».

Que la Virgen nos conceda poderle imitar en
esto. En nuestro grado, ser cada uno de nosotros
portador de una partecilla de esa pureza inmaculada
de Maria que nos atrae y que nos envuelve.

43



5.- Santo del Mes

3 de diciembre
SAN FRANCISCO JAVIER

Javier, que parece una figura tan grande, tan
gigantesca, vivia en una actitud de humildad y de
sencillez. Leyendo las cartas, los escritos de san
Francisco Javier, quizas lo que destaca en €l, como
marca de su espiritu, es la confianza en Dios y la
humildad de corazon. Era de una humildad jtan
grande! El esta persuadido de que la falta de fruto que
€l constata de su gran itinerario japonés, se debe a
sus pecados, que €l es el obstaculo, que por sus
pecados Dios ha permitido que no resultara aquella
peregrinacion. Y esto no lo dice como una féormula
exterior, no, es la conviccion de su corazéon. Es un
hombre que se siente siempre poca cosa delante de
Dios. Y entonces, ante el futuro, jtiene una confianza
absoluta en el Senor!

Y anota €l que «uno de los ejercicios mas
eficaces para llegar a la santidad que Dios quiere de
nosotros es la superacion de los temores que el
demonio suele poner en el corazéon de los hombres
para evitar que se entreguen del todo al Senor». Y
anima a ejercitarse en superar esos temores. A €l
mismo le asaltaban estos temores. Cuando le hablan

44



de que hay una isla —la Isla del Moro—, donde viven
unos indigenas antropofagos que devoraban a los que
caian en sus manos, yendo a parar a aquella isla, €l
inmediatamente siente la necesidad de anunciar el
Evangelio también a esos hombres, porque para ellos
ha muerto Cristo. Y dada aquella fuerza interior que
€l tiene admirable, en la cual, uno de los motivos que
da para hacer ese viaje y esa evangelizacion es «jla
necesidad que siente dentro de dar su vida por
Cristol». Pero ante el panorama que se le presenta de
aquellas tribus salvajes, siente miedo, y dice €l mismo
que siente tal miedo que «hasta el texto del Evangelio
se le oscurecia en su significacion», del miedo que
tenia. {Y luego €l reacciona y se decide! Es lo que €l
aconsejara: reaccionar contra el miedo. Y se lanza y
escribe: «Y si no me ponen una barca para ir hasta
esas islas, yo iré a nado, pero jyo voy!».
iY fue! Y fueron las consolaciones mas grandes
de su vida las que le esperaban alla. «Debia llamarse
esta isla —dice él—, la isla de confiar en Dios».
(Homilia grupos de oracién, 3 de diciembre de 1991)

Ayer ponderabamos y contemplabamos el
momento de la conversion de Javier, cuando por fin
aquel castillo roqueno de su corazon se rendia a la
gracia de Dios, se rendia a Dios. Javier habia roto las
cadenas. Javier habia sentido la libertad de poder
respirar a pleno pulmoén el amor de Dios. Javier
entendia perfectamente lo que luego diria en su

45



oracion conocida: «Por el cual somos libres y nos
salvamos».

Javier se entrego a Dios. Podriamos decir alli
también en aquel lugar lo que esta escrito en la capilla
de la Conversion de Loyola: «Aqui se entregd a Dios
Francisco de Javier», es verdad. Pero la conversion
es un punto de partida, no es un fin.

Como Saulo, tiene que ir a que le instruyan,
tiene que ir formando ese corazon de apoéstol. El no lo
sabe todavia, pero en verdad que también €l, como
Pablo, era instrumento predilecto de Dios para el
anuncio de los gentiles. Era un joven como todos los
demas, como sucede en la llamada del Senor, que
llama a los que estan entre nosotros, a los que
conocemos en su realidad de cada dia. Y sin embargo,
quizas estan llamados para grandes empresas por el
Senor, si no se hacen sordos y se abren a esa llamada
de Dios. Y como él mismo dice en la carta de Cochin,
cuando habla precisamente de esa conversion y
quiere exhortar a los universitarios a que estudien de
verdad lo que es la voluntad de Dios, y les dice que si
cayeran en la cuenta, le dirian al Senor: —«Senor,
cqué quieres que haga?! jMandame donde quieras,
aun a las Indias!». Y esto es lo que Javier en este
momento piensa: —«Senor, ¢qué quieres que haga?».
iY asi se entrega y asi se abre! Una entrega, un cambio
total de vida, un cambio de corazon, y cambia la obra,
es verdad.

46



Y entonces, como suele suceder en esa
transformacion inicial, hay una conciencia de la
propia impotencia, hay una conciencia de todo lo que
es estorbo en su vida, y hay una conciencia de una
voluntad inmensa de hacer lo que sea, de ir hasta el
fin. Que la libertad ya ésa no sea limitada por nada.
Y hay una voluntad y un deseo de ponerse en las
manos de quien le puede conducir.

Y Javier se pone en las manos de Ignacio.
Ignacio, que ha sitiado tan largamente aquel castillo
del corazéon de Javier, se encuentra ahora con que
Javier le pone su vida en sus manos para que la
forme, para que le ensene los tesoros de Cristo, para
que le lleve hasta la perfeccion. Ignacio, tembloroso
pero seguro, se pone a la obra, toma a Javier. Y ahora
comenzara la transformacion de Javier. No es sélo la
conversion, es lo que viene detras. jCuantas
conversiones se han estropeado porque no se han
puesto en las manos de quien puede llevarlas
adelante hasta los planes de Dios!

Ignacio es Maestro de Espiritu, no
precisamente por las clases que esta escuchando de
labios de aquellos Maestros de la Sorbona de Paris,
sino sobre todo por la escuela humilde de la gruta
solitaria de Manresa donde —como €l mismo dice—
«no podia dudar de que era Dios mismo su Maestro,
como un maestro que ensena a un nino pequeno». Y
ahi aprendi6 él los caminos del Espiritu. Ahi aprendi6

47



lo que era ir subiendo por esa ascension dura y dificil
de la conformidad con la voluntad de Dios, del
distinguir la voluntad propia de la voluntad de Dios,
y del conformarse en todo momento con la voluntad
de Dios en un seguimiento personal de Cristo, a
través de ese encuentro que no es simplemente
recuerdo del pasado, que es vivir de veras con Cristo
vivo. Y ese Cristo vivo influye en nuestra vida, ese
Cristo vivo nos conduce, nos senala el camino. Y
nosotros seguimos confiadamente porque esperamos
en El, sabemos que esta con nosotros. Es la impresion
profunda de quien ha encontrado al Salvador.
Ignacio lo coloca inmediatamente, segun lo que
es el camino de Dios, en el contacto directo con su
Criador y Senor. Y le ensena a abrirse a su Criador
y Senor y a buscar ese contacto directo. Le ensena a
orar. Le ensena a penetrar en el misterio de Cristo, en
el misterio total de Cristo. Y le introduce, le da los
Ejercicios. Los Ejercicios para Ignacio —lo dice él
cuando habla de que los novicios de la Compania
deben hacer el mes de Ejercicios—, que «son para
enardecerse en el amor de Jesucristo, para calentarse
en el amor de Jesucristo». Y es lo que quiere hacer €l
con Javier, llevarlo. Porque todavia, si €l ha dado un
vuelco en su vida, pero le falta conocer a Jesucristo,
enardecerse, calentarse en el amor a Jesucristo. Es lo
que nos falta muchas veces tanto a nosotros,
cristianos, que hablamos de Cristo, pero no estamos

48



enardecidos en el amor de Jesucristo. Entrar en el
misterio de Cristo Crucificado.

Podriamos expresarlo asi, y asi lo vamos a
seguir en este dia y en los que vienen: Le ensena a
Javier a ponerse cara a cara y penetrar en el misterio
del Santo Cristo del Castillo de Javier. El Santo Cristo
del Castillo, jqué tesoro! Y no hablo del tesoro artistico
de ese Cristo del siglo XIII. Hablo del misterio de
Cristo en el centro del Castillo de Javier. El misterio
de Cristo que ha de colocarse en el centro del corazon
de Javier, y que ha de llevarlo €l luego en su mano por
todas esas regiones del Oriente, para mostrar al
mundo los tesoros de Cristo, para repetir como San
Pablo, que «él no predica otra cosa sino Cristo, y
Cristo Crucificado». Como uno que ha vivido desde la
infancia ante un tesoro maravilloso que no ha
apreciado nunca; a quien la patina del tiempo impide
que se vea en todo su esplendor. Y viene un
especialista que limpia aquel cuadro y que le hace
entender la maravilla que habia ahi y que €l no habia
sabido apreciar hasta el momento.

Mirar a la cruz con mirada nueva no quiere
decir volver a mirar. Es con mirada nueva, con mirada
de fe, jcon mirada penetrante del misterio de Cristo!
Y esa mirada es penetrante cuando El nos mira, es
decir, cuando en lugar de ir a rezar delante del Cristo,
voy a conversar con el Cristo que me habla también.
Y él habia ido tantas veces con su madre a rezar,

49



mientras sus hermanos salian para las batallas. Y alli
en el dolor de su madre, delante del crucifijo rezaba,
pero no habia dialogado todavia. Y en los Ejercicios
va a dialogar. Porque Cristo Crucificado vive!, jy vive
Crucificado!, es decir, en su oblaciéon por nosotros.
Ignacio le ensena y le introduce. Las
meditaciones de la primera semana de los
Ejercicios, con oracion continua, con ayuno riguroso
y total de cuatro dias. {Curiosa huelga de hambre de
esos rebeldes de Dios, para protestar de sus
infidelidades con Dios!, no ante la opiniéon publica,
sino ante el propio egoismo, ante la propia
sensualidad. Esas meditaciones giran en torno a
Jesucristo. En lugar de decirlas quizas meditaciones
de los pecados deberiamos decir "Contemplacion de
la Redencion de Cristo, contemplacion de Cristo mi
Redentor". Y eso lo comprende Javier: Ese Cristo que
€l contempla es su Redentor. Ignacio le dicta:
«Imaginando a Jesucristo puesto en Cruz, ponderar
como de Criador ha venido a hacerse hombre, de vida
eterna a muerte temporal, y asi a morir por mis
pecados», y eso lo repite Javier. Y le habla, como ha
venido. Y la mirada de Cristo se fija en Javier, y el
Cristo sonrie a Javier. Y él recuerda el Cristo que le
sonrie, porque le ama. jHa venido de Criador a
hacerse hombre por Javier!, jporque le quiere a
Javier! y le ha seguido en todos esos anos de su
olvido. Y €l no lo sabia, y €l lo comprende. Y le vuelve
a repetir Ignacio: «Contemplandole en Cruz, darle

50



gracias porque por su misericordia, no ha permitido
que yo cayera en el infierno». Y Javier lo repite y lo
contempla. Y esta viendo a ese Cristo que le mira y
que le ama.

Empieza a entender el misterio del dolor, de la
sonrisa y del Costado abierto del Cristo de Javier. «Me
amoé». Es la ternura y es la robustez del amor de
Jesucristo, con esa herida dura de su Costado
abierto, con ese Corazon que se pone asi a flor de piel,
y que le explica todo y que le mira sonriente. Es
comprender que ese Cristo es la declaracion de
amor de Dios a Javier. Asi hace sus declaraciones
de amor el Dios infinito, a través de la humillacion
infinita. jLe ama tanto que se ha humillado hasta ahi!,
hasta el sumo dolor, pero vivido con la sonrisa del
amor tierno y delicado, que parece que hace una
caricia sobre el corazon de Javier. El Papa repetira:
«La Redencion es obra de amor y manifestacion de
amor». Obra de amor que nos reconcilia y que nos
manifiesta la ternura del amor. «<Me amo y se entrego
a la muerte por mi». Y Javier cree en ese amor
personal, tierno y fuerte.

Pero no es s6lo eso. Comprende el amor del
Padre. Javier queda sobrecogido con la palabra de
San Juan: «Asi amo6 Dios al mundo que entregd a su
Hijo, para que no perezca sino que tenga vida eternav.
Y eso lo aplica a él: jAsi me amo el Padre, que entrego
a su Hijo! ;Y entra en un mundo nuevo! Es la misma
realidad de cada dia, es el mismo ambiente de la

51



ciudad de Paris. jPero hay un amor de Dios que le
envuelve todo, que le explica todo!: El amor loco de
Dios que ha entregado a su Hijo, y del Hijo que se ha
entregado para darle el Espiritu, para darle el amor,
para transformarle.

Y €l comprende, y es agradecido. Y entonces se
entiende wuna palabra maravillosa de Javier
escribiéndole a Ignacio —y vamos a terminar con esta
frase preciosa de Javier—, le dice que tiene que enviar
a gente bien probada a las Indias, y le dice: «Porque
los que vengan, van a tener la gracia de verse en
graves peligros de muerte, que no podran evitar sin
perturbar el orden de la caridad. Pero tienen que
tener presente que nacieron para morir por su
Redentor y Senor». Eso lo ha entendido Javier: Si
Jesus naciéo para morir, nosotros hemos nacido
para morir por El.

Javier fue llamado para dar testimonio de lo
que habia visto. Ignacio fue el instrumento, y lo
hizo admirablemente, con tal asiduidad, con tal vida,
que no se interpuso. El sabia llevar hacia la
contemplacion, €l sabia llevar hacia la penetracion,
orientandole pero respetando inmensamente. Y sin
embargo, no cabe duda de que Ignacio le transmitio
algo muy suyo, algo por lo cual Javier puede decir de
veras mi Padre de verdad, verdadero Padre mio. Y
escribiéndole a Simon Rodriguez y pidiéndole que
envie gente, le dira: «Todo sea segun el consejo de
Ignacio, que es nuestro Padre, nuestro verdadero

52



Padre». El nunca los llamaba hijos, jamas. Pero ellos
si sabian que €l era Padre. A la manera como Pablo
decia a Timoteo: «Hijo mio Timoteo», y Timoteo sabia
que era hijo. No un simple director espiritual. No todo
director espiritual es Padre en el sentido pleno de esta
palabra. Supone una transmision, algo personal,
pero respetando el camino de Dios. No es una
formulacion a su manera. Es a imagen y semejanza
de Dios, almas creadas a su imagen y semejanza, pero
queridas por Dios como selladas con una forma
especial, que es lo que suele constituir la vocacion.
Queremos vocaciones. jNecesitamos Padres! jPadres
que llamen, que sellen! jPadres que comuniquen el
Espiritu del Senor desde dentro, siendo fieles al
Espiritu del Senor! La vocacion no viene por el aire.
Viene a través de los que la viven, los que marcan ese
sello que es la llamada de Dios, pero a través de quien
les introduce en el misterio de Cristo.

iEra su Padre de verdad!

Ignacio le coloca a Javier ante el misterio del
Santo Cristo, como no lo habia visto nunca Javier. El
habia estado rezando delante, pero no habia entrado
en ese misterio. Quizas por eso todavia habia estado
con sus vanidades humanas. No habia comprendido
el misterio, no era su hora. Y ahora Ignacio le coloca
delante. Y el Santo Cristo se le revela como
manifestacion del amor personal de Cristo. Como é€l
mismo escribira luego en aquellas oraciones que dara
para sus fieles, les dira como tienen que orar y coOmo

53



tienen que cumplir sus deberes de adoracion y de
servicio de Dios. Y les dira: «Por tu Santa Cruz
redimiste al mundo y a mi», anadira €l siempre, con
ese caracter didactico de Javier. Al mundo y a mi,
porque €l lo habia entendido asi. Porque ese Cristo
estaba para €l, estaba alli dando su vida por é€l.
(Novena de la Gracia. Javier, marzo de 1983)

54



LUIS MARIA MENDIZABAL OSTOLAZA, S.J.
Oracion para la devocién privada

Dios Padre misericordioso, que quisiste
revelarnos la profundidad de tu amor en el Corazon
de tu Hijo: el mismo Corazén que modelaste en las
entranas de la Virgen Maria por medio del Espiritu
Santo, que fue traspasado en la cruz y que ahora
permanece vivo y palpitante en la Eucaristia.

Ta concediste al P. Luis M. Mendizabal,
jesuita, un conocimiento ardiente y una vivencia
profunda del misterio del Corazon de Cristo, e hiciste
de él un infatigable apédstol, padre y maestro
espiritual.

Concédeme, por su intercesion, buscar en
todo tu mayor agrado, ser siempre bueno con todos,
colaborar con tu Hijo Jesucristo en la redencion del
mundo y, si es tu voluntad, el favor que te pido
(pidase).

(Padrenuestro, Avemaria, Gloria)

De conformidad con los decretos del papa Urbano VIII, declaramos que
en nada se pretende prevenir el juicio de la Autoridad eclesiastica, y que
esta oracién no tiene finalidad alguna de culto publico.

55



BREVE BIOGRAFiIA

El padre Luis Maria Mendizabal Ostolaza S.J.
naci6é en Vergara (Guipuzcoa) el 4 de junio de 1925.
Ingreso en la Compania de Jesus en Loyola el 28 de
agosto de 1940, fue ordenado sacerdote en Innsbruck
(Austria) el 25 de julio de 1952, e hizo los ultimos
votos el 15 de agosto de 1958.

Formado en las Facultades de Teologia de Sant
Cugat (Barcelona), Innsbruck (Austria) y Gregoriana
(Roma), con apenas 31 anos fue destinado como
profesor de Teologia Espiritual a la Universidad
Gregoriana de Roma (1956-1970). En esta época
trabé relacion con algunos tedlogos y padres
conciliares, y se extendi6o pronto su fama como
magnifico confesor y consejero espiritual.

Posteriormente, compaginé su actividad
docente en Roma con nuevas tareas en Espana: fue
instructor de jesuitas de Tercera Probacion en Gandia
(1966-1969), y dedico muchos anos al Apostolado de
la Oracion (1969-1994) del que fue Director Nacional,
al tiempo que dirigio la revista Reino de Cristo.
Colabor6 en la formacion espiritual de los candidatos
al sacerdocio en el Seminario Diocesano de Toledo.
Fue confesor en la iglesia de los jesuitas en Toledo
(1994-2011), y los ultimos anos los vivid como
colaborador en la enfermeria de la residencia de
jesuitas de Alcala de Henares (Madrid), donde siguio
atendiendo hasta el final de su vida a cuantos se
acercaban para buscar su consejo espiritual.

56



Director de cientos de tandas de ejercicios
espirituales e incansable apostol del Corazon de
Cristo, fallecio en Alcala de Henares el 18 de enero de
2018 a los 92 anos de edad, dejando una huella
imborrable en los que le trataron por su fervor
espiritual, alegria profunda, misericordia entranable
y celo apostolico.

Se ruega comunicar los favores recibidos por su
intercesion a:

» Causa Padre Mendizabal (calle Alfonso XII, 1.
45002 - Toledo).

» favores@padremendizabal.com

» Mas informacion: www.padremendizabal.com

Con licencia eclesidstica

57



