En el Corazon de Cristo siempre

CENTENARIO DEL NACIMIENTO
Luis Maria Mendizdbal Ostolaza, S. J.
1925 - 2025

NOVIEMBRE

Invitados a su intimidad para siempre
El Cielo






INDICE
1.- Adelante
2.- Vivir de veras con Cristo Vivo

3.- Trasparencia de un corazon:
Fidelidad al agrado de Dios

4.- Textos escogidos
4.1.- Llamada wuniversal a la

santidad
4.2.- Vision cristiana de la muerte
4.3.- El cielo

5.- Santo del Mes:
San Estanislao de Kostka

Oracion para la devocion privada

12

68

73



1.- ADELANTE

175.

178.

232.

486.

Siempre estamos a tiempo de
ser santos.

La santidad no viene por la
inteligencia. No somos santos,
no por desconocimiento, sino
por falta de libertad de entrega.

Seriamos santos si lo que
tenemos que hacer lo
hiciéramos de veras.

El cielo no lo podemos imaginar,
no tiene comparacion. Es algo
asi como cuando has tenido una
consolacion, es un abrazo con
Cristo.



520. Tenemos que tener la mirada
fija en el cielo.



2.- VIVIR DE VERAS CON
CRISTO VIVO

7. 2 Pensamos que eso de la santidad es para
ciertos seres extraordinarios, (...) pero eso es una
deformacion del concepto de la santidad. Dios puede
en determinadas ocasiones conducir a ciertas almas
por esos caminos. No se trata de despreciarlos, (...)
pero lo que quiero recalcar es que la santidad no esta
formalmente en esas rarezas 0 en €sOos caminos
especiales, sino que la santidad en el fondo no es mas
que el cumplimiento fiel de la voluntad de Dios sobre
nosotros.

Cada uno de nosotros tiene su misién en la tierra.
Una misiéon que es querida por Dios, asignada por
Dios, una mision que hemos de cumplir dia a dia a lo
largo de nuestra existencia. Que no es solo una
mision en general, sino que es una mision asignada
cotidianamente. Que no se trata solo de 'morir bien',
como a veces lo pedimos y es bueno pedirlo: tener una
santa muerte; pero es fundamental que pidamos al
Senor una santa vida. jLo que es importante!, el Senor
nos ha dado la vida para vivir, la vida para cumplir
una mision. No solo la muerte, para en ese ultimo
paso llegar a salvarnos, sino que lo que hemos de
pedir asiduamente al Sefor es que nos conceda una
vida santa hasta la muerte, pero una vida santa. Vivir



santamente hasta el momento mismo de entregar
nuestra existencia.

Tenemos una mision que el Senor nos asigna a cada
uno de nosotros, y esa mision no es simplemente la de
no pecar. Esto es lo que el Concilio quiere recalcarnos.
A veces, ante las exigencias de la vida, la mentalidad
que puede surgir en nosotros es la de: —bien, yo no
soy religioso, yo no soy sacerdote, yo no soy un monje
de clausura; entonces, yo me contento simplemente
con no ofender a Dios. Es verdad que es muy hermoso
el no ofender a Dios. Es cierto que no debemos pecar.
El pecado es un limite. Pero no es simple mision de
Dios unicamente el no pecar, sino ese viene a ser
como un limite. Seria como decir: uno debe seguir la
carretera sin salir de ella, sin caer por un precipicio,
pero con esto no hemos dicho a donde va esa
carretera, qué es lo que yo tengo que recorrer a través
de la carretera. Por lo tanto, no se trata simplemente
de no caer en el precipicio, sino se trata de vivir esa
vida.

(Retiro Grupos de Oracion 14-01-1981)

7. 4. La santidad cristiana no es no tener
defectos, la santidad cristiana no es el dominio
sicolégico de uno mismo, como se obtiene por los
meétodos orientales. (...) Empieza a ejercitar, desde
una cierta gimnasia fisica hasta un dominio de las
ideas, de los pensamientos, todo eso, (...) y luego le da



usted un susto y se queda impertérrito y no
reacciona. ¢Eso es la santidad? No, no. {(...)

La santidad es la participacion en la santidad de
Dios. Mucho mas positiva, mucho mas rica. Que
puede ser que con ella yo mantenga algunos defectos
y puede ser que mantenga alguna fragilidad de mis
faltas, pero lo que me trae Cristo no es un método
para no enfadarme, sino la riqueza de la paciencia de
Dios, la mansedumbre de Cristo, riqueza positiva. La
santidad va mas por ahi. No es simplemente una
cuestion ética, moral y nada mas, eso seria un
moralismo. Es un enriquecimiento, y ese
enriquecimiento viene a nosotros.

(XII Encuentro JRC 1990)

7. 5. El cristiano tiene que ser como una
visibilidad del amor con que Dios ama al mundo. Esa
es la vida de santidad. Y puede ser visibilidad porque
tiene esa caridad, y porque teniendo esa caridad, la
manifiesta en su comportamiento, en su relacion con
los demas. Es ese amor que da la vida, no el egoismo
del hombre, y ahi esta la clave. La santidad se vivira
cada dia, ira creciendo solo con que en todo
manifestemos el amor con el cual Dios ama al mundo.
Es pues, una llamada y un programa de santidad.

(XII Encuentro JRC 1990)



3.- TRANSPARENCIA DE UN
CORAZON

FIDELIDAD AL AGRADO DE DIOS

Ejercitaba la fidelidad en las cosas pequenas:
en el cumplimiento exacto de sus reglas y
constituciones, en la obediencia pronta y sonriente a
las indicaciones de sus superiores. «A la voz de la
obediencia ser pronto y diligente en dejar sin acabar
la letra comenzada, porque es la voz del mismo
Jesucristo» (cf. Constituciones, Regla 34).

Hasta el final de su vida repetia con frecuencia
la consigna de san Juan Berchmans: «Seré siempre
fiel a aquellas cosas que aprendi en el noviciado».
Decia también a menudo: «La clave de la santidad
esta en hacer las cosas de veras. ¢Que rezo el
rosario?, hacerlo de veras. ¢Que hago una obra de
caridad?, hacerla de veras...».

En el padre la fidelidad no era rigidez sino
docilidad. Era una fidelidad impregnada de escucha,
de receptividad, de quien vive atento, con los oidos
abiertos, «con los auriculares puestos» para escuchar
la voz de la Persona amada.

Vivia polarizado por el amor a Jesucristo;
deseaba, hambreaba conocer su voluntad para



seguirla al punto, y asi lo transmitia a los que acudian
a €l en busca de consejo:

«Sé muy fiel, no le niegues nada al Senor».

«No digas “tengo deseos de ser santa” sino mejor
di “tengo deseos de agradar al Senor”, porque eso de
ser santo parece que le hincha a uno, como si fuera
cuestion de punos. En cambio, el deseo de agradar al
Senor es postura mas humilde, como de quien esta a
SUu Servicion.

Solia explicar la sentencia de san Claudio de la
Colombiére: «<He notado que las exigencias de la gracia
causan a veces tristeza a la naturaleza. Es una
tentacion que podemos vencer pensando que Dios no
exige esto de nosotros sino por amistad».

Habia asimilado completamente el espiritu de
san Ignacio: «Que su santa voluntad sintamos y
aquella enteramente cumplamos».

Esa fidelidad personal al Senor procurada y
mantenida a lo largo de toda su vida, junto con el
carisma de direccion espiritual dentro de su vocacion
de jesuita, es lo que le daba una especial facilidad
para ayudar a otras personas a guiarse por el agrado
de Dios.

(Pags. 216-217)

Como no recordar en este momento, que en sus
ultimos dias al rezar el Rosario decia: «Santa Maria,
Madre de Dios, ruega por (nosotros pecadores) tu hijo
Luis Maria, ahora y en la hora de nuestra muerte.

10



Ameén». Confianza filial que le acompand hasta su
paso a la Casa del Padre.
(Pag. 247)

11



4.- TEXTOS ESCOGIDOS

4.1.- LLAMADA UNIVERSAL A LA
SANTIDAD

Retiro Grupos de Oracion
14 de enero de 1981
Madrid

El Concilio ha hablado de la llamada universal
a la santidad. Es una doctrina solemne del Concilio,
que insiste en que «todo cristiano, sea cual sea su
estado, edad, condicion, esta llamado y aun obligado
a la santidad». Hay pues dos aspectos. Primero la
llamada: Hay una voluntad de Dios que nos atrae
hacia Si por el camino de la santidad. Y hay una
obligacion. Ya explicaremos un poco como se entiende
esa obligacion. «Todo cristiano esta llamado y aun
obligado a la santidad».

Puede ser que esto nos llame un tanto la
atencion, pensando que eso de la santidad es para
ciertos seres extraordinarios, para ciertas personas
un tanto especiales con unos comportamientos mas
o menos chocantes. Pero eso es una deformacion del
concepto de la santidad. Dios puede en determinadas
ocasiones conducir a ciertas almas por esos caminos.
No se trata de despreciarlos o no se trata de pensar
que quien, por la llamada del Senor va por esos
caminos vaya equivocado. {Ni mucho menos!
Tenemos que tener sumo respeto a los caminos del

12



Senor y cada uno de nosotros tiene que ser fiel a las
indicaciones de la voluntad del Senior. Si por lo tanto,
a alguno le lleva por esos caminos los debe seguir. Y
sera bien hermoso este modo de proceder
generosamente en caminos que al resto de los
mortales nos parecen extraordinarios y quizas
imposibles de seguir. Pero lo que quiero recalcar es
que la santidad no esta formalmente en esas rarezas
0 en esos caminos especiales, sino que la santidad en
el fondo no es mas que el cumplimiento fiel de la
voluntad de Dios sobre nosotros.

Cada uno de nosotros tiene su mision en la
tierra. Una mision que es querida por Dios, asignada
por Dios. Una mision que hemos de cumplir dia a dia
a lo largo de nuestra existencia. Que no es solo una
mision en general, sino que es una mision asignada
cotidianamente. Que no se trata solo de 'morir bien',
como a veces lo pedimos y es bueno pedirlo: Tener
una santa muerte. Pero es fundamental que pidamos
al Senor una santa vida. jLo que es importante!, el
Senor nos ha dado la vida para vivir, la vida para
cumplir una misiéon. No solo la muerte, para en ese
ultimo paso llegar a salvarnos, sino que lo que hemos
de pedir asiduamente al Senor es que nos conceda
una vida santa hasta la muerte, pero una vida santa.
Vivir santamente hasta el momento mismo de
entregar nuestra existencia.

Tenemos una mision que el Senor nos asigna a
cada uno de nosotros, y esa mision no es simplemente
la de no pecar. Esto es lo que el Concilio quiere
recalcarnos. A veces, ante las exigencias de la vida, la
mentalidad que puede surgir en nosotros es la de: —

13



Bien, yo no soy religioso, yo no soy sacerdote, yo no
soy un monje de clausura; entonces, yo me contento
simplemente con no ofender a Dios. Es verdad que es
muy hermoso el no ofender a Dios. Es cierto que no
debemos pecar. El pecado es un limite. Pero no es
simple mision de Dios unicamente el no pecar, sino
ese viene a ser como un limite. Seria como decir: —
Uno debe seguir la carretera sin salir de ella, sin caer
por un precipicio. Pero con esto no hemos dicho a
donde va esa carretera, qué es lo que yo tengo que
recorrer a través de la carretera. Por lo tanto, no se
trata simplemente de no caer en el precipicio, sino se
trata de vivir esa vida.

Claro esta que el limite —lo que nosotros
llamamos pecado—, el limite que Dios nos pone no es
un capricho de Dios. Esto es claro y es bueno que lo
tengamos también presente. No es que Dios nos haya
prohibido ciertas cosas como por capricho de Dios,
como por fastidiarnos a nosotros. No. Dios nos ha
creado, Dios conoce lo que somos y lo que es
conducente a nuestra plena felicidad. Y cuando de
hecho nos prohibe algo es porque no corresponde a
nuestra dignidad ni es camino de nuestra felicidad.
Esto es claro y debemos tenerlo claro. No veamos
nunca a Dios con una imagen como de un déspota
que 'se le ha ocurrido' simplemente limitarnos de
alguna manera. No es ese el sentido. El sentido mas
bien lo veriamos en el sentido por el que, cuando
nosotros adquirimos  un instrumento, un
electrodomeéstico, se nos da con el aparato un libro de
instrucciones donde se nos indica como debemos
usarlo y se nos advierte que determinadas

14



intervenciones sobre ese aparato pueden ser fatales
para su subsistencia. Y asi se nos dice: '(No haga
nunca esto! jNo lo conecte a tal voltaje!' Que yo no
considero jamas como un capricho que se me impone,
sino como iluminacion que me hace entender cual es
el uso recto de ese instrumento que he adquirido.
Entonces yo me atengo a esas normas porque el que
lo ha construido lo conoce, sabe como funciona. En
cambio, yo puedo sentir tentacion de emplearlo de
otra manera, |y por eso me advierte! Esta suele ser
siempre nuestra tension interior.

Lo que pasa es que, cosas que a nosotros nos
parecen dolorosas y que a nosotros nos parecen
contrarias a nuestra felicidad, json el camino de la
felicidad! Voy a mencionar solo un caso, por ser su
actualidad en este momento: Cuando el Senor dice: el
matrimonio es indisoluble, jno lo hace para fastidiar
al hombre, sino porque le amal, por su bien. Porque
le ama, jporque sabe que ese camino no es el de la
felicidad!, que ese camino es verdaderamente danoso
para el hombre. Como el hombre tiene la inclinacion
de dejarse guiar por el capricho y tiene la inclinacion
de dejarse guiar por lo que es mas placentero en un
momento, le advierte: —No debes hacer eso, ese
camino no lleva a la felicidad. El camino de la
felicidad, aunque sea en ciertos momentos doloroso,
pero es el verdadero camino que Dios nos senala: el
camino de la maduracion, el camino del temple
interior, el camino de la fidelidad a lo que es el
verdadero amor. Esto respecto a ese limite que
deciamos, 'no pecar'. Bueno, ese es un limite, es un
limite que hemos de tratar de observar siempre.

15



Pero seria equivocado el que una de vosotras se
contentara simplemente con decir: —No pecar. No
seria corresponder a los planes de Dios. Y no vale
decir: —Ah, es que yo no soy religiosa, yo no soy
monja de clausura. jNo vale decir eso! Precisamente
la gran leccion del Concilio es esta: «Todo cristiano,
sea cual fuere su estado, condicion, esta llamado y
aun obligado a la santidad», esta llamado y aun
obligado al seguimiento fiel de los designios de Dios.
¢Qué quiere decir esto, con otras palabras?
Simplemente esto: Que cada una de vosotras como
fiel cristiana que es, tiene obligacion de hacer
todo el bien del que es capaz. Esa palabra
'obligacion' la matizaré. No quiere decir que es bajo
pecado, no es en ese sentido. Pero nadie puede
desentenderse del bien que puede hacer. 'Que puede'
se entiende en un sentido razonable, en un sentido
evangélico; no en un 'poder' absoluto, sino el bien que
se puede hacer. Todos estamos obligados a hacer todo
el bien que podemos hacer. Esa es la postura
cristiana. {Y la santidad no es mas que esto! La
santidad es esa disposicion habitual de agradar en
todo al Senor, de realizar en todo momento lo que
mas agrada al Senor.

Naturalmente que esto lo tenemos que vivir en
nuestra vida cotidiana. Entonces, siguiendo esto en
el Concilio, cuando el Concilio va orientando como se
puede realizar esto, si hasta ahora digo: —Es que
tenemos que tender a la santidad, es verdad. «jTodo
cristiano!, sea cual sea su estado, condicién o edad —
jen todo momento!, jsiempre! —esta llamado y
obligado a la santidad». Esta llamado y obligado a

16



hacer todo el bien del cual es capaz, en orden a su
santificacion y en orden a la ayuda de los demas. El
cristiano no puede involucrarse en si mismo,
retraerse, desentenderse. No puede hacer esto, sino
que tiene que hacer todo el bien del cual es capaz.
Ahora bien, esto nos lleva a comprender que el
Concilio mismo al final del numero 42 de la
Constitucion sobre la Iglesia nos indica este camino
que tenemos que seguir, y lo hace en un parrafo que
encuentro magistral y que nos va a servir de
consideracion y de reflexion. Dice asi: «Todo cristiano,
sea cual fuere su estado, condicion o circunstancias,
iy a través de ellas! se santificara cada dia mas».
Primera observacion: «Todo cristiano, sea cual
fuere su estado, condicion, circunstancia, y a
través de ella». La gran tentacion nuestra muchas
veces es la de hacer una especie de 'corte' entre lo que
es nuestra vida real diaria y lo que es la santidad.
Entonces claro, tengo una vida de familia, tengo unos
problemas familiares, tengo wunas circunstancias
dificiles en medio de las cuales yo vivo. Y procuro de
vez en cuando alejarme de esa circunstancia, de esa
situacion para, a ver si consigo santificarme un poco,
porque si no me desentiendo de esto no me puedo
santificar. Esto es equivocado. Nosotros hemos de
santificarnos en las circunstancias donde el Senor
nos ha colocado jy a través de ellas! Esto hay que
tenerlo muy metido dentro para nuestros Grupos. A
través de ellas es la circunstancia familiar concreta,
es tal persona que esta en casa, que esta enferma,
que es molesta, que quizas me agota la paciencia. jNo
se trata de huir de eso!, sino es el camino de la

17



santificacion. Solo que yo me habitue a ello, a no
considerar simplemente como una especie de huida
lo que yo pretenda, sino en esas circunstancias. Y el
trabajo que uno tiene y los quebraderos de cabeza que
a uno le vienen, esa es la sustancia de nuestra
santificacion. jAhi tiene que ser! Por eso la palabra del
Concilio es muy luminosa: «en esas circunstancias,
estado, condicion jy a través de ello! nos
santificaremos cada dia mas».

Solo que el Senor nos iluminase para
comprender cémo debemos encauzarnos, cOmo
debemos asentarnos donde el Senor nos ha colocado.
No considerandonos alli como de paso, no
considerandonos alli como en circunstancias donde
la santidad es imposible, que yo tengo que dejar para
ser santo. El enfermo que esta en la cama siempre
piensa: Cuando me ponga bueno, me podré entonces
dedicar a la santidad. No es 'entonces', ha de ser
cuando esta enfermo, a través de su enfermedad. Pero
es que la enfermedad no me deja hacer las practicas
que yo quisiera hacer. Es que quizas el camino de
santidad no es esas practicas, que no puedes hacer,
sino estara en la aceptacion gozosa, paciente al
menos, de esas condiciones donde el Senor me ha
colocado, en esa union intima con la voluntad del
Senor, etc. Pero siempre queremos hacer a nuestra
manera.

El gran obstaculo de la santidad es esa especie
de parapeto de nuestra voluntad propia, de nuestro
juicio propio, que son los hijos mayores de nuestro
amor propio, la voluntad propia y el juicio propio: la
manera mia de pensar, la manera como yo he

18



concebido las cosas. Y resulta que no acabamos de
dejarnos, de entregarnos y darnos. Entonces resulta
que lo que nos molesta de alguna manera 'no es el
camino de la santidad'. jEsto lo deja uno a un lado!
Lo pasa uno como de corrida, como sin detenerse en
ello, como sin mirarlo, para luego detenerme donde
yo concibo que esta la santidad, que construyo a mi
manera. Y muchas veces de una manera enganosa,
porque no es la vida real la que yo acepto. No es el
camino de Dios, sino que quizas vivo en un mundo de
imaginacion, de construccion mia imaginativa. Y no
es la realidad donde el Senior me ha colocado y donde
me ha confiado una mision que realizar. Por eso es
importantisima esa primera indicacion del Concilio:
«Todo cristiano, sea cual fuere su estado, condicion o
circunstancias, y a través de ellas, se santificara cada
dia mas».

¢Como se santificara cada dia mas? Si ya he
dicho que hemos de santificarnos en las
circunstancias donde el Senor nos ha colocado, es
claro que no se trata tanto de determinadas obras que
haya que hacer, sino del amor y bondad que uno pone
en esas obras. Es la verdad clara evangélicamente de
que 'el cristianismo es religion del corazon'. En este
momento yo haria una insistencia en esta bondad del
corazon, importantisima. Necesitamos esa bondad del
corazon.

Yo supongo y también me parece que seria una
cosa excelente, que los Grupos leyeran —o en grupo
o particularmente— la Enciclica del Papa Juan Pablo
II sobre la Misericordia, Dives in Misericordia, Rico en

19



Misericordia, complemento, continuacion en cierta
manera o complemento, de la primera Enciclica
Redemptor Hominis. Voy a hacer alguna referencia
porque es fundamental para este camino de santidad.
Me parece que es luminoso. Voy a hacer una
referencia a ciertas ideas claves que alli aparecen.

Insiste el Papa como Dios es misericordioso, es
fiel. E incluso tiene toda una nota amplisima sobre el
sentido de ciertas palabras hebreas que aparecen
para designar esa cualidad de Dios, ese atributo de
Dios, la misericordia. Va indicando esto: Dios aparece
desde el Antiguo Testamento no como un déspota. La
cualidad de Dios no es tanto la que se hace recalcar,
esa especie de jpoder dominador de Dios!, jque tanto
nos atrae a nosotros! jtanto nos atrae! Sino que la
gran cualidad de Dios es su preocupacion por el
hombre, preocupacion asidua, continua, su bondad
con el hombre, su misericordia. E indica, va
indicando ciertas denominaciones cuando se habla
de la fidelidad de Dios, primero. Dios es fiel. ¢Fiel a
qué? Fiel a su amor al hombre. Le ama al hombre, es
constante, fiel. Y es fiel incluso en el pecado del
hombre. jLe sigue amando! Esa fidelidad de Dios por
lo tanto, es misericordiosa, perdonadora. Es la
fidelidad de Dios llena de misericordia.

Pero luego recalca que otra de las designaciones
a Dios en el Antiguo Testamento es precisamente el
'rahamin'. Habla de lo que son, la palabra 'rahamin'
—esa palabra hebrea que el Papa cita— viene de la
raiz 'rehem' que significa 'seno materno, entrana
materna'. Entonces quiere decir que Dios tiene
entranas maternas. Cuando hablamos: «Por las

20



entranas de misericordia de nuestro Dios», queremos
decir que Dios se conmueve como una madre ante el
mal de su hijo, ante el pecado, ante la miseria del
hombre. Se conmueve. Suelen recalcar esto los
mismos escritos del Antiguo Testamento: que la
misericordia de Dios es eterna, es fiel. En el mismo
Miserere decimos: «Ten piedad de mi segun tus
entranas de misericordia», entranas maternas.
Diriamos que es como el matiz materno de la fidelidad
de Dios. Dios es una fidelidad solida, pero de entranas
maternas. Y para describir esta palabra usa muchas
veces la Escritura esta expresion que es: que tiene
‘cantidad de entranas maternas’, 'rab rahamin'.
iTiene unas entranas maternas infinitas de
misericordia, de bondad, de amor! 'Rab rahamin', eso
es Dios. jY su misericordia es eterna! jSu ira!, Dios se
aira. También es verdad, lo dice la Escritura. Su ira,
es su condenacion, es el disgusto de Dios por el
comportamiento del hombre. Pero «su ira dura un
momento». En los comentarios de los autores, de los
rabinos dice a veces que dura «lo que un gallo sobre
una pata», jque no dura apenas nada! Otras veces «lo
que el blanco de la cresta del gallo dura en el alba»r.
jEs un momento! y ya no dura mas, la ira de Dios. En
cambio, su misericordia es eterna y vuelve a abrirse.
Asi aparece continuamente.

El Papa va recordando esto: La misericordia de
Dios, Dios misericordioso. Y expresa como esa
misericordia se revela plenamente en Cristo, que es
personificacion de la misericordia de Dios. En El se
encarna la misericordia de Dios. «Y en la cruz aparece
la justicia, que viene del amor y conduce al amor.

21



Habla pues de esa bondad de Dios, bondad infinita:
«Sed misericordiosos como vuestro Padre es
misericordioson.

Pero al hablar de esta gran misericordia de
Dios, misericordia infinita de Dios para con nosotros,
€l recalca que esa misericordia la hemos de sentir
sobre nosotros. Necesitamos de la misericordia de
Dios. Esto es muy importante para nuestra santidad.
El sentir la misericordia de Dios y la necesidad de
la misericordia de Dios es el camino de la
humildad. Nuestro gran pecado es la soberbia, el
sentirnos autosuficientes, esa dureza que tenemos
con los demas, con nuestros proyectos, con nuestras
maneras de ser. Esa dureza que lleva consigo luego
posturas socialmente insoportables, jcondenatorias
de los otros, asperas, duras! Incluso en el orden
familiar, posturas de poner un rostro serio, poner la
cara seria para hacer pesar a los demas lo que nos ha
disgustado a nosotros, jque de alguna manera lo
sienta! Ese sistema que solemos llamar en el lenguaje
normal 'los morritos': poner morritos para un
momento, para un tiempo, dos o tres dias, jpara que
lo sienta! Todo eso en el fondo son expresiones de
soberbia, soberbia herida, soberbia que busca las
estratagemas para seguir adelante. Esta persona no
quiere reconocer que necesita la misericordia de Dios.
No se abre a la misericordia de Dios. Y es tan hermoso
invocar la misericordia de Dios, pero con postura que
corresponde a esa peticion de misericordia. Saberse
necesitado de la misericordia de Dios. Es importante,
sentir la misericordia de Dios.

22



Pero no solo sentimos la misericordia de Dios,
la necesidad de la misericordia de Dios. Hemos de
sentir también la necesidad de la misericordia de los
demas sobre nosotros. El que se cree justo con todos,
ique a nadie debe nada!, ese no vivira una vida
humilde. Y no contribuira a la unidad y a la paz del
mundo, de la familia. No. La persona perfeccionista
que cree tener siempre razon, que cumple con todos:
Una madre de familia que hace todo lo que tiene que
hacer y ella por su parte, 'los otros son los que podran
faltar, pero ella nunca', no contribuye ciertamente a
la paz y a la union. Necesitamos que tengan
misericordia de nosotros también los demas: Los
padres, que sus hijos tengan misericordia de ellos.
Los hijos, que sus padres tengan misericordia de
ellos. La mujer, que su marido tenga misericordia de
ella; y el marido, que su mujer tenga misericordia de
€l. Este aspecto es fundamental! El Papa lo recalca
cuando insiste en que «el orden perfecto querido por
Dios no se establece solo con la justicia». Esto es muy
importante. Solo con la justicia no haremos una
sociedad humana. jLa justicia tiene que venir del
amor! jNo es que hay que saltarse la justicial!, hay que
observarla. Pero debe venir del amor y debe conducir
al amor y debe estar impregnada de bondad, de
misericordia. No pues, una especie de autosuficiencia
de quien ha dado lo que tiene que dar y no hay mas.
No. Es esa delicadeza humilde. La humildad es la
gran virtud, la gran virtud que es la necesaria para
establecer una convivencia. Humildad que no es
apocamiento —eso ya no es humildad—, sino que es
prontitud, que es sencillez.

23



Cuando hablo a los matrimonios siempre suelo
recalcarles lo que llamo 'los tres grandes del
matrimonio' que son: Por favor, Gracias, Perdona. Es
como el aceite que sostiene la vida de amor del
matrimonio. Pero yo lo generalizaria, esto vale de toda
vida. Es la misericordia.

Por favor, ;qué quiere decir? No es que exijo
una justicia. {Yo pido misericordia! Ese es el por favor
verdadero. No: —iTienes que darme esto, es tu deber!
No es eso. Pido un favor. ¢Por qué? Porque el amor
siempre pide un favor. El amor nunca puede ser: —
Es que se lo debe dar. —No es eso. jSera verdad que
lo debe dar! Pero lo debe dar como obra de amor. Por
lo tanto, yo pido y solicito ese amor. Por favor. Esto
vale incluso, deberiamos tenerlo en toda nuestra
convivencia, incluso en lo que es ejercicio de justicia:
Es el saber dar, el saber comprar, vender, con amor,
al mismo tiempo con esa delicadeza de corazon que
se pone en lo que se hace. Es la justicia impregnada
de amor. De ahi ese por favor, que es la conciencia de
que necesito de la misericordia de los demas. Porque
me pueden dar lo que es justo, pero yo no tengo
derecho a pedir que se me dé con amor. Eso no tengo
derecho estrictamente hablando. Pero lo necesito.
Porque una vida en que no hubiera mas que el puro
ejercicio de la justicia, esa vida ya no seria humana,
y mucho menos evangélica. Por favor.

Luego viene el otro aspecto: Gracias. Cuando
uno recibe cualquier aspecto, jincluso de justicial,
doy las gracias. Doy las gracias porque, aun cuando
era justo y me lo debe dar. Eso que a veces solemos

24



decir incluso en el lenguaje normal nuestro: —
Muchas gracias. Dice: —No hay de qué. —Muchas
gracias. —Es un deber. jEs cierto que es un deber,
pero yo le doy las gracias! Porque el deber esta
impregnado para mi de un agradecimiento a quien me
lo hace, de esa actitud interior de bondad de corazoén,
de que Dios es para nosotros ejemplo. Por eso: Por
favor, gracias.

Perdona: Esa conciencia de necesitar de esa
misericordia. Perdona. Pues si, me habré pasado,
perdona; o no lo he hecho con la delicadeza suficiente.
Yo siento que también necesito que los demas tengan
misericordia de mi.

Por lo tanto, esto nos coloca en un tono que es
tan enormemente importante. Es la gran Enciclica de
la misericordia: Necesito de la misericordia de Dios,
necesito de la misericordia de los hermanos. Necesito,
jde todos!, de los otros. En la sociedad, en la Iglesia,
jen todo!, necesito. Un parroco necesita de la
misericordia de los feligreses, la necesita. No es que
€l hace todo correcto y no necesita que nadie... No,
son tantas pequenas cosas y realmente, que tengan
comprension, benignidad para con él. Esa actitud
interior: esa fidelidad, esas entranas, esas entranas
de comprension, esa  actitud previa de
magnanimidad, de benevolencia, de bondad, que es
tan fundamental para que nuestra convivencia sea
evangeélica de verdad. Esto es la contribucion nuestra
a esa Union de que hablabamos. Es pues, el caracter
de la santidad, esta aqui, en este corazon.

«Y por nuestra parte —indica todavia el Papa—
, hemos de ser también portadores y transmisores de

25



misericordia». Sintiendo nosotros la misericordia de
Dios, la debemos transmitir. Ser instrumentos de
misericordia. —¢Misericordia con quién hemos de
tener? —Con todos, amigos y enemigos, misericordia.
Misericordia con los miembros de nuestra familia, y
pronto a hacer esa misericordia con todos. Y, una idea
preciosa del Papa: Misericordia también con Cristo,
con Dios. Lo admirable de la obra de la Redencion es
que en ella Dios ha querido presentarse a nosotros
pidiendo nuestra misericordia. E1 Papa recalca que
«cuando Jesus moria en la cruz, los hombres no
tuvieron misericordia de El», no tuvimos misericordia
con El. El Sefor se presenta con su Corazon abierto
en la cruz pidiendo nuestra misericordia, que
tengamos misericordia de Dios mismo jen El!, en la
cruz. Ese Dios Redentor nuestro que ha querido
también El pedirnos esa respuesta de amor. Y al
mismo tiempo, se nos presenta en los necesitados,
donde también pide nuestra misericordia: «Lo que
hacéis a uno de éstos a Mi me lo hacéis». Nos abre
pues, un horizonte maravilloso. La vida cristiana, la
revelacion de Cristo es revelacion de la misericordia
de Dios y es introduccion en el mundo del Corazon
Misericordioso, del Corazén que es  asi:
«Bienaventurados los misericordiosos porque ellos
encontraran misericordia»r. Bienaventurados pues, si
imitamos asi lo que Cristo nos ensena. Este ha de ser
el tono interior de nuestra vida, esta verdadera
misericordia.

Con esto estabamos ya en aquella definicion
que pone el Concilio de lo que es la santidad. La

26



santidad deciamos que «cada fiel, en las condiciones
de vida en que se encuentra, en las circunstancias en
que esté y a través de ellas se santificara cada dia
mas». (No haciendo cosas raras, sino ahi!, poniendo
ese corazon, ese corazon como el de Cristo: Ese
corazon bondadoso, misericordioso, comprensivo.
Ese corazon bueno del que brotaran luego las obras
de justicia. |Es necesario! Es claro, esto no nos exime
de decir: —No, pues yo como le quiero mucho, no
tengo por qué cumplir la justicia con él. Lo cumplo,
pero con corazén misericordioso, bondadoso, con
corazon lleno de amor.

Puesta esta base, esta actitud del corazon —
que hemos de cuidar tanto en nuestra vida, esa
bondad del corazén—, indica en esa frase del Concilio
hablando de la santidad, que en las circunstancias
que el Senor permita en nuestra vida y a través de
ellas nos santificaremos cada dia mas. Y pone aqui
las condiciones:

» Primero, «sirecibe todo en espiritu de fe de la mano
del Padre», primera condicion.

Segundo, «conformandose con su voluntad».

» Tercero, «manifiestan en su vida, incluso en su
relacion con el mundo material, el amor con que
Dios ama al mundo». Es reflejo de esa
misericordia, de ese amor con que Dios ama al
mundo.

Por lo tanto, son: Aceptandolo todo en espiritu

de fe de la mano de Dios; segundo, conformandose
con su voluntad; tercero, manifestando la caridad con

27



que Dios ama al mundo. Vamos a indicar muy
brevemente estos tres aspectos.

Primero: «Recibiéndolo todo de manos del
Padre», esta es una condiciéon esencial. Es decir, es
captar realisticamente nuestra situacion en cada
momento: Estamos donde el Padre nos ha colocado,
rodeado de las circunstancias que el Padre nos envia,
ha permitido. Solo que hay que aclarar aqui un punto,
que es este: ¢En qué sentido todo viene del Padre?
Algunos se resisten a esta idea en algunas ocasiones.
Concretamente en alguna desgracia que ha ocurrido,
un accidente, y me dice: —¢Como Dios puede permitir
esto? ¢Como esto viene del Padre?, cen qué sentido?
Y claro, en nuestra manera de ver muchas veces
somos tan infantiles que creemos que Dios tiene que
—si nos ama— impedir todo mal nuestro
automaticamente. Eso es no caer en la cuenta de la
seriedad del amor de Dios a nosotros. Eso seria como
un nino o una nina que dijese: —Mi madre no me
quiere porque me hace ir a la escuela, que a mi no me
gusta, donde yo paso malos ratos. Si mi madre me
quisiera me dejaria ir a jugar por ahi. Sin embargo,
no es verdad, eso es falta de esa seriedad.

Pues Dbien, lo mismo: Dios no actaa
normalmente por milagros, sino que nos quiere, pero
no caprichosamente; si no, no seria Dios. Entonces,
nosotros vivimos en una condicion en la cual nos
hallamos en las consecuencias del pecado original y
de los pecados personales. Por lo tanto, en una
creacion que no dominamos, que se rebela contra
nosotros. Por poner un ejemplo, en un accidente Dios
no va a intervenir 'milagrosamente'. Porque las

28



condiciones en que estas cosas han sucedido quizas
ha habido descuido de wuna persona, un
comportamiento libre, alocado, que ha bebido
demasiado, conducia el coche con exceso de
velocidad, sin control de sus reflejos, y se echo sobre
el otro. Dice: —¢Como Dios lo permite? —iQué
quiere, que haga Dios un milagro? Si eso el Senor nos
lo ha dejado a nosotros. Cada uno de nosotros es
responsable. Por lo tanto, Dios no quita al hombre su
libertad por maneras milagrosas. No queramos que
cuando me toca a mi, Dios intervenga con un milagro
para que a mi no me haga sufrir en nada. Eso seria
pensar mal de Dios. Dios es mucho mas serio que
todo eso.

Ahora bien, es verdad que Dios 'podia
impedirlo'. Pero seria por wuna intervencion
extraordinaria que Dios no realiza en ese caso
concreto —y la realizaria si fuera necesario—, pero no
la realiza porque en el fondo Dios se fia de nosotros,
confia en nosotros. Y Dios sabe, y Dios me da la gracia
para que yo sepa asumir esa consecuencia, en ultimo
término, del pecado del hombre en amor. Y de esta
manera, ayudarme de eso mismo para la elevacion, la
santificacion y la Redencion del mundo. No seamos
pues, tan egoistas que consideremos que lo que Dios
tiene que hacer es hacer que yo no tenga ningun
disgusto en nada. No es eso. Es mucho mas grande el
plan divino. {El Senor me ayuda y me asiste! Lo
mismo que una madre: No es simplemente que esta
nina no se lleve un disgusto. jLe ayudara a ello! jLe
amal! jLe buscara los medios, le tratara de convencer!,

29



ipor todo lo que sea! Pero, no le exime de lo que ha de
ser el proceso de su misma maduracion.

En este sentido podemos decir de verdad que
nada viene a nosotros sin Dios, nada. Por lo tanto, en
espiritu de fe lo que tengo que ver yo es: Todo viene al
menos permitido por Dios, en cuanto que El no ha
intervenido positivamente para impedirlo. Entonces,
¢mi postura ante esto cual ha de ser? «Aceptar en
espiritu de fe». Es ese grito: —'{Senor, mejor asi!
iGracias!' jLo primero!, aunque no entiendo nada. —
Senor, mejor asi, gracias. Primer paso. Esto no es que
nos lleve a una especie de resignacion al tipo indio.
No. Es un primer paso: Una aceptacion. jNo una
rebelion, no una ira! Esto es lo que puede destrozar
nuestro corazon. La ira no es de Dios. La ira, me decia
una vez una persona muy buena que hablaba de la
necesidad del espiritu bueno, y hablando de
comunidades donde notaba ese espiritu bueno que le
daba confianza, me dijo: —'En una ocasion senti por
primera vez en una de aquellas reuniones la ira'. Y me
decia: —'iY qué dulce es la ira, qué dulce es!' jQué
desahogo encuentra uno en la ira! {Como queda uno
como sabroso en la iral —'Pero me dio vértigo —
decia—, me dio vértigo que yo pudiera dejarme llevar
de esa ira'. La ira es una tentacion verdadera, porque
ese desahogarse, ese revolcar a la otra persona, eso
tiene una especie de satisfaccion enorme. Y en cambio
ies mala! jEso puede venir!, como esa especie de
rebelion, de no aceptacion. Y este no es el camino del
espiritu misericordioso y bueno, del que sabe que
necesita misericordia.

30



Por eso, el primer paso es aceptar en espiritu
de fe. Es decir, reconocer que aqui donde estoy tengo
una mision que cumplir, que tengo que contar con
estas realidades concretas, que las tengo que asumir.
Yo lo acepto, acepto esta situacion en la cual yo me
encuentro. ¢Quiere esto decir que voy a aceptarla
pasivamente sin hacer nada? jNo!, pero acepto. Mi
reaccion no es de ira, no es de rebelion, no es de odio.
Es de aceptacion: —'Senor, aunque no vea nada,
mejor asi. {Gracias!' {Y no me quedo asil!

Viene el segundo paso: «Conformandose con
la voluntad de Dios». Notemos que conformarse con
la voluntad de Dios no es una realidad puramente
pasiva de decir: 'aceptando y resignandose a la
voluntad de Dios'. No, sino que en ese momento, una
vez aceptado, mi pregunta inmediata tiene que ser: —
'Senor, ¢y qué quieres TU que yo haga ahora en estas
condiciones?' Yo he quedado imposibilitado por ese
accidente, estoy paralitico, muy bien, jacepto! Pero
vengo enseguida: —:Qué quieres que haga en este
momento? «Conformarse con la voluntad de Dios»,
segundo paso. Es colaborar con la voluntad de Dios,
realizar los planes de Dios, conformarme. No es pues,
'conformarse' en ese sentido de: —Bueno, pues me
conformo con mi suerte. No es ese sentido, sino
adecuandose con la voluntad de Dios, que en esas
circunstancias busco, pregunto, investigo. Para salir
por ejemplo de un estado de pobreza en el cual me ha
hundido una desgracia, pues bien, yo lo acepto.
¢Ahora qué voy a hacer? Voy a sacar todos los
recursos que yo tengo, voy a trabajar lo mas posible;
incluso puedo llevar a esa persona a los tribunales.

31



Pero no con amargura, no con ira, no con rebelion,
sino con bondad de corazéon, con espiritu lleno de
misericordia. Conformandome con la voluntad de
Dios, realizando los planes de Dios.

Y tercer aspecto: «Manifiestan en toda su vida
el amor con que Dios ama al mundo, incluso en la
relacion con los demas y con el mundo material». De
esta actitud, esto es lo que tiene que ir en nosotros
creciendo, ir transformandose el corazéon para en todo
ser siempre buenos con todos, ilimitadamente buenos
con todos. Y de esta manera ser revelacion del amor
misericordioso de Dios.

Es pues, todo un proyecto de santidad el que se
nos pone ante los ojos, maravilloso. Hemos de pedir
al Senior y a la Virgen como intercesora nuestra, que
nos conceda realizar esa mision. Que nos sintamos,
todos los que formamos parte de los Grupos,
llamados y obligados a la santidad, para ser de esta
manera operarios, artifices de la unidad y de la paz.

32



4.2.- VISION CRISTIANA DE LA
MUERTE

Ejercicios Espirituales Religiosas 1995
Homilia 20%

Estamos meditando, meditabamos ayer,
proponiamos la ascension del Senor, y recalcabamos
que con esa ascension del Senor por primera vez la
naturaleza humana esta sentada a la diestra del
Padre. En El todo el género humano ha sido
glorificado también y en cierta manera —como dice
san Pablo—, nosotros mismos hemos sido sentados
con El en la gloria del Padre. Porque esa ascension de
Jesus es preanuncio de lo que sera también nuestra
glorificacion, una glorificacion que se realizara
plenamente en la venida de Cristo, cuando nosotros
resucitados también, seamos llevado con El a la gloria
del Padre. Es a lo que se refiere san Pablo escribiendo
a los de Tesalonica. En aquella comunidad habian
surgido sus problemas, sus dudas sobre la muerte,
sobre el mas alla. Y san Pablo les contesta con estas
lineas consoladoras para nosotros y que son
indudablemente una fuente de esperanza: «No
queremos que ignoréis la suerte de los difuntos», es
algo que os queremos comunicar porque interesa
para la salvacion. No nos dice muchos detalles de lo
que sera esa vida eterna, pero si nos da unos puntos

33



de apoyo, y esos puntos de apoyo son confortadores y
consoladores. Por lo tanto, les dice que les va a hablar
de la suerte de los difuntos «para que no os aflijais
como los hombres sin esperanzan.

Siempre ha habido en la humanidad una parte
de ella que se abandona a los bienes de esta tierra
porque no tienen esperanza; y entonces ante la
muerte se afligen como gente que no tiene esperanza
en el mas alla, y todo eso colorea la vida que viven.
Hablar de la muerte a quien no tiene fe en la otra vida
no es arrancarle del camino del desorden y de la
pasion y del disfrute terrestre, sino al contrario:
siempre para los no creyentes, el pensamiento de la
muerte les ha llevado a lanzarse desenfrenadamente
a la satisfaccion de sus pasiones. Es conocido el grito
de los paganos sumergidos en los placeres de la tierra
que decian: «jComamos y bebamos, que manana
moriremos!». La muerte no les frena en ese deseo, sino
al contrario: —manana ya no podremos disfrutar, la
vida es breve, hay que aprovecharla para sacarle el
jugo, para disfrutar de los placeres en el poco tiempo
que disponemos, y ese tiempo que no se nos escape,
que no se pierda el tiempo. Como suelen decir: —que
no se pierda la juventud, que la juventud se
aproveche y disfrute de la vida. Y la muerte les causa
una tristeza: la tristeza de haber acabado todo y de ya
no poder disfrutar. Es como el corte de sus
satisfacciones. Y entonces ante los muertos se afligen,
porque han desaparecido para siempre, como se

34



afligen hoy dia muchas veces, aun en otros niveles. Y
hay personas que no habiendo puesto el corazon en
los pobres, en los necesitados, lo han puesto en un
animal; y cuando se les muere ese animal sufren
aflicciones comparables a la muerte de un ser
querido. Pero eso es la vision terrestre, humana.

Por lo tanto, «que no tengais ante la muerte la
actitud de los que no tienen esperanza en el mas allav,
y por eso tenéis que conocer. Porque el pensamiento
de la muerte, es decir, la justa valoracion de la muerte
incide en la calidad y en el tenor de la vida que
vivimos. Esta condicionada por eso. Porque, o la
muerte es todo y entonces la vida es nada; o la muerte
es nada y la vida es todo.

Pues bien, ¢cual es esa vision cristiana que
podemos verla iluminada por la ascension del Senor?
En efecto dice: «Si creemos que Jesus ha muerto y
resucitado», que este es el punto de partida. Hemos
visto Cristo glorificado y creemos en El. «Si creemos
que Jesus ha muerto y resucitado —si es verdadera
nuestra fe—, del mismo modo a los que han muerto,
Dios, por medio de Jesus los llevara con Eb. ¢Qué
quiere decir llevar con El? Con Cristo: por medio de
Jesus los llevara con Jesus; o los llevara Dios, el
Padre con El. Las dos cosas pueden tener perfecto
sentido puesto que las dos estan unidas. Jesus decia
en el capitulo 14 del evangelio de san Juan: «Volveré
a vosotros y os tomaré conmigo —con El—, para que
donde Yo estoy, estéis también vosotros». Ahi nos

35



indica ese seno del Padre donde esta El Y
tomandonos con El, tendremos la morada también
nosotros en el seno del Padre. Por lo tanto es
apoyandonos: si Cristo murio y resucito, entonces los
que han muerto, por medio de Jesus, Dios los llevara
con El.

«Esto es lo que os decimos como palabra del
Sefior, palabra no nuestra. El suele distinguir: —este
consejo os doy yo no porque lo he recibido asi, sino
porque también yo tengo la mente de Cristo, y es el
consejo que yo os doy. Pero otras veces dice: —lo que
transmito es palabra del Senor, no es pensamiento o
deduccion mia. «Esto es lo que os decimos como
palabra del Senor».

Entonces claro, esto se plantea, para nosotros
es una esperanza consoladora en la cual tenemos que
vivir. Podemos decir que el pensamiento de la muerte,
ese pensamiento de la muerte hay que utilizarlo
correctamente. Porque el pensamiento de la muerte
insistente, volviendo sobre él, de alguna manera
entristece la vida. También san Pablo lo indica asi:
que realmente es para la naturaleza entristecedor,
porque indica el término de la mortalidad, de la
naturaleza. Y por eso no es incorrecto el sentir
tristeza, el llorar ante la muerte de un ser querido.
Jesus lloro ante la tumba de Lazaro. Y la Iglesia en su
Prefacio de difuntos, en uno de ellos, en el que era
clasico decia: «que si la suerte de tener que morir nos

36



entristece, pero nos consuela la esperanza de la
futura inmortalidad». Pero lo indica: «nos entristece».

Y es verdad, cuando uno empieza a pensar en
la muerte, la vida se le entristece. A no ser que sea de
tal fe y de tal esperanza, que el pensar la muerte sea
fuente de alegria, lo cual tedricamente deberia
suceder, porque es pensar en la cercania de la
liberacion total, en la cercania del encuentro con
Cristo, el encuentro cara a cara con el Senor, el entrar
en la Vida. Todo eso es la muerte. Por eso san
Francisco de Asis la llama «la hermana muerte»,
porque en realidad lo que nos hace es abrir la
entrada en los palacios de Dios, en los palacios de
la Vida, en aquel deleitoso vergel que es el cielo. Y
teniendo esa fe viva es posible. Por eso digo que
admite muchas interpretaciones y muchos usos el
pensamiento de la muerte. Cuando para nosotros el
pensamiento de la muerte es de alegria y de gozo, es
una buena senal y es una indicacion de que en
nosotros la caridad y el amor ha superado el temor y
el miedo, como dice san Juan, que «la caridad echa
fuera el temor». No tiene ese temor del encuentro con
Dios, con Cristo. A lo mas tiene el temor de perderlo,
tiene el temor de que ésa su relacion personal con
Dios se pueda romper. Pero en si no tiene miedo a ese
encuentro con el Senor. Siente confianza, siente
alegria, como si le anunciaran que va a sentir una
consolacion vivisima, que el Senor se le va a mostrar.

37



Pues ahi esta el momento supremo de ese Jesus que
se muestra y que acoge y abraza al alma que le ama.

Esto requiere que amemos mucho a Jesis,
que le amemos con todo nuestro ser, que no
admitamos nada que ensombrezca ese amor del
Senor. Y entonces el pensamiento del encuentro
con El sera gozoso. A medida que nosotros no
tengamos el corazon esclavizado por las realidades de
este mundo, que no tengamos como ilusion de
nuestra vida —diriamos—, como descanso del
corazon las cosas materiales perceptibles, ni siquiera
las cosas apostédlicas: el poder ver el fruto que
estamos haciendo en tal sitio, el poder ver tal triunfo
de la Iglesia en tal momento, que a veces hasta eso
nos bloquea en cierta manera, porque querriamos
alargar la vida para verlo y no tenemos ese
desprendimiento pleno, total, en donde nuestra
verdadera ilusion sea la union con el Senor, la entrega
a El; amando ciertamente a todos, pero sin quedar
esclavizados nunca por las cosas de este mundo,
entonces nuestra esperanza seria gozosa, porque
tenemos la ilusion de ver al Senor. Podria significarse
esto en aquella expresion de santa Teresa en el
momento en que recibia el viatico: «Ya es hora, Esposo
mio, de que nos veamos cara a carar, con esa ilusion,
con esa fe viva. Procuremos desarrollar en cuanto sea
posible estas disposiciones, de manera que el
pensamiento de la muerte como coronacion de una
vida entregada al Senor y que quiere ser coronada con

38



el don de la vida, nos consuele y nos aliente y sea para
nosotros una esperanza viva.

Pero sin llegar a ese grado, es posible que la
muerte nos produzca una cierta tristeza, es verdad,
porque perdemos algo que nos agrada, que nos da
satisfacciones, y hay como una especie de despojo. Si
no lo hemos hecho antes, lo tenemos que hacer en la
muerte. Si yo no he sido capaz de dejar aficiones
desordenadas que tengo, o apegos, O eso que
llamamos —como consecuencia del pecado
personal— adhesion a las criaturas, en el momento
de la muerte lo tengo que dejar a la fuerza. Seria mejor
que a la muerte le dejaramos el menor trabajo posible,
porque ya antes lo hemos dejado todo. No hay nada
ni puedo hacer un testamento de nada, que no tengo,
porque todo lo he dejado. Asi esta el Senor clavado en
la cruz: no tiene nada, en la desnudez total, echando
a suertes sus vestidos que ya no son suyos, se los han
quitado también, y no tiene nada, imagen de ese
despojo con que se afronta la muerte. Pues bien, la
tristeza puede venir de eso, de que tengo que dejar. Si
yo me adelantara a dejarlo la tristeza seria menor,
desapareceria quizas. Pero es humano el que uno
pueda sentir esa tristeza. Pero no es bueno el estar
con esa sensacion de que esta cerca la muerte, la
muerte puede estar proxima, porque eso nos quita
energias y no es bueno.

Nosotros tenemos que trabajar como si
fuéramos a vivir siempre, con toda el alma, porque si

39



se nos da un tiempo para negociar, porque quede
poco tiempo no vamos a abandonar los negocios que
tenemos que hacer y de los cuales tenemos que dar
cuenta. Si yo le digo a uno: —Tienes tres semanas
para hacer esta tarea, entonces empieza a pensar: —
Tres semanas es poco, ya esta para terminar,
entonces ¢para qué voy a hacer? No tendria sentido.
Aun cuando yo supiera que tengo que morir esta
tarde, yo hoy lo tengo que emplear en el servicio del
Senor. Esto es lo que es fundamental: que el
pensamiento de la muerte nunca nos debe aflojar en
nuestra dedicacion a la mision que el Senor nos ha
confiado. Seria malo el pensamiento insistente de la
muerte que produjera en nosotros como un
enfriamiento de nuestra dedicacion a la tarea que el
Senor nos ha encomendado. Y eso podriamos
repensarlo un poco.

Cuando estais trabajando, si os dijeran: —Mira,
es seguro, manana vas a morir, ¢qué voy a hacer hoy?
iTrabajar todo lo que puedal, porque me queda poco
tiempo para rendir cuentas al Senor de mi trabajo que
El me ha encomendado. Y yo debo dedicarme a él
hasta el fin, hasta el Gltimo momento cumpliendo
la mision que el Sefior me ha encomendado, de
modo que pueda decir al final: «Todo esta cumplido»,
he amado hasta el extremo de mi vida, he estado
cumpliendo el agrado del Senor, haciendo la voluntad
de Sefior, trabajando para El. Seria fatal que yo dijera:
—interrumpo esto porque tengo que prepararme a

40



bien morir, y prepararme a bien morir. No hay
ninguna preparacion para el futuro como el
cumplimiento fiel del presente, y eso es lo que nos
dispone, poniendo amor en ello, purificando nuestra
intencion, trabajando para el Senor, pero siendo fieles
a lo que el Senor quiere de nosotros. Es decir, que no
tenemos que vivir muriendo. Me refiero a esto: no
tenemos que vivir como obsesionados por la muerte
que incide en nuestra vida ralentizandola, sino que
hemos de morir viviendo: morir hablando con el
Senor, entregandonos a El, cumpliendo su voluntad
hasta el fin, de manera que el encuentro con el Senor
nos halle de esta manera. Que toda muerte sea como
una muerte repentina que nos encuentra en plena
tarea.

El Padre Jesus Solano solia decir que la muerte
repentina era como un abrazo de Cristo por la
espalda, que a veces son asi los amigos, les gusta dar
esas sorpresas, se le echan a uno encima por detras
para abrazarle. Pues bien, asi es el Senor. Es como
un abrazo por la espalda: inesperadamente me
encuentro cara a cara con El. Pero si yo estoy
dispuesto y estoy anhelando cada dia ese encuentro
cara a cara con El y estoy siempre preparado, nunca
la muerte sera imprevista, porque estoy preparado
para esa muerte sin estar pensando en ella, sino
pensando en el Senor y pensando en el servicio del
Senor.

41



Por lo demas, en esa carta a los Tesalonicenses
san Pablo explica lo que sera el dia de la venida del
Senor, no la muerte de cada uno. Y entonces lo
explica: «Nosotros, los que vivimos y quedamos para
cuando venga el Senor», no es que fuese ésa una
verdad de fe, o que €l creyera como elemento de fe que
el fin del mundo seria durante su vida. Pero si es
posible que fuera su personal creencia, que era
proxima la venida del Senor. Entonces habla: «dos que
estamos en vida y quedamos en vida para cuando
venga el Senor, no aventajaremos a los difuntos». No
es que va a haber una diferencia: los difuntos, los que
mueren estan en peor condicidon; nosotros, los que
estamos en vida y lleguemos en vida a la venida del
Senor estemos en mejor condicion, no es asi.

«Pues El mismo, el Sefior, cuando se dé la
orden, a la voz del arcangel y al son de la trompeta
divina —son esos aspectos escatolégicos que se
indican de esta manera—, El mismo, el Sefior
descendera del cielo en majestad», como subio en el
momento de la ascension. «<Descendera del cielo y los
muertos en Cristo», los que han muerto en Cristo,
como lo decimos tantas veces en la Plegaria
Eucaristica: «<los que han muerto en su misericordia».
«Los muertos en Cristo resucitaran en primer lugar.
Después nosotros, los que aun estemos en vida
entonces, seremos arrebatados con ellos en la nuben,
en la nube que envuelve también a la humanidad de
Cristo al subir al cielo: la nube de la divinidad, de la

42



gloria. «Seremos arrebatados con ellos en la nube, al
encuentro del Seflor —a ir con El, en el aire—, y asi
estaremos siempre con el Senor». Esta es la
bienaventuranza: «estaremos siempre con el Senor.
Consolaos mutuamente con estas palabras».

Pues bien, la gran preparacion es —y asi es la
vida cristiana, como deciamos ayer— una ascension
progresiva. Y lo que importa es que ya ahora estemos
siempre con el Senor. Esa es vuestra vida: estar
siempre con el Senor. De mil maneras, pero siempre
con El: con El en su Iglesia, con El en la Eucaristia.
Estamos siempre con el Senor, con esa
eucaristizacion. Que de cualquier parte, estéis en la
presencia eucaristica, siempre con el Senor.

Y entonces la venida de Cristo sera la
coronacion: el paso de ese estar siempre con el Senor,
a estar siempre cara a cara con el Senor en la
bienaventuranza infinita con que El quiere
envolvernos en su amor y su misericordia.

43



4.3.- EL CIELO

Ejercicios Espirituales a Matrimonios
Sevilla 1993
11%* meditacion

Cuando el Sinodo de los obispos europeos
propone en su declaracion final, lo que constituye el
nucleo de la evangelizacion, destaca junto al amor de
Dios: «Dios te ama, Cristo ha venido por ti», que ese
amor del Senior no es un amor aéreo sino el que se ha
manifestado en Cristo y nos lleva a la comunién con
El; y esa comunion con El es una comunién de vida
eterna, es decir, la vida eterna sera lo que llama él
«amistad cara a cara con Dios». E insiste que esta
esperanza de la vida eterna es elemento fundamental,
sin el cual se mutilaria gravemente el mensaje
cristiano. Por lo tanto, hay que anunciar esa
esperanza de vida eterna. Y por eso, termina diciendo
en ese parrafo, <hay que predicar valientemente la
inmortalidad del alma y la resurreccion de la carne».
Tenemos que vivir en la esperanza de la vida eterna.
Pues bien, me parece importante en el mensaje de la
nueva evangelizacion y vamos a tratar de hablar del
cielo que se abre a nosotros con la ascension de
Jesus.

En la Constitucion Lumen Gentium sobre la
Iglesia, del Vaticano II, hay trozos preciosos que

44



subrayan nuestra relacion con los santos y nos
hablan del cielo. Se dice por ejemplo: «Mientras
vivimos en este cuerpo, somos desterrados, estamos
lejos del Senor y gemimos dentro de nosotros
anhelando estar con Cristo. Por el mismo amor,
somos impulsados a vivir mas intensamente por
aquel que muri6é y resucité por nosotros, y por ello
nos esforzamos en agradar en todo al Senor». Asi que
segun el Concilio tenemos que tener un anhelo del
cielo, un deseo: «somos impulsados a vivir mas
intensamente, gemimos y anhelamos estar con
Cristo». Y en las letanias de los santos, habia una
formula que decia: «que levantes nuestros corazones
a los deseos del cielo, te pedimos, 6yenos». Es una
caracteristica del cristiano su orientacion hacia el
cielo, hacia donde desea llegar, que sabe que es el
descanso después de la peregrinacion de este mundo.

Tanto el Concilio como el mismo sinodo
europeo insisten en que no es un escapismo, que no
nos hace negligentes en el cumplimiento de nuestra
mision en la tierra sino al contrario, nos da un
impulso, una serenidad, nos da una fuerza. Porque
sabemos, que nosotros viviendo en este mundo y
realizando nuestra mision fabricamos nuestra vida
eterna. Por lo tanto, no hay nada de escapismo, nada
de desinterés por la mision presente. Y un poco mas
adelante anade el Concilio: «Por tanto, la union de los
viadores —los viadores somos nosotros, estamos en
via— con los hermanos muertos en la paz de Cristo,

45



no queda deshecha sino mas bien, segun la continua
fe de la Iglesia, se consolida por la comunicacion de
los bienes espirituales». También esto tiene que ser.
Celebramos manana la fiesta de Todos los Santos y la
de Todos los Difuntos. El mes de noviembre tiene un
cierto colorido: el mes de los difuntos. Y difuntos
suena a tristeza. No debe ser asi, es el mes de los
santos, el mes de la vida eterna. En el sentido
cristiano es asiy debe ser asi.

En Roma hay un monumento, la tumba de
Metella, que cuando a los turistas se les explica: —
mire Vd., esto es la tumba de Metella. —Oiga, pero
c¢dice Vd. bien?; pues tiene unos adornos, unos
coloridos, unas luminosidades, unas plantas, jpero si
esto no es un monumento mortuorio! —Si senor, es
una tumba de una cristiana, es la tumba de Metella.
jEsto es grande!, es la vision de la fe. {Nosotros damos
un tono! No sé si es por las musicas que les
acompanan, nos han metido unos tonos de musica
tristes. No sé qué pasa, pero el decir a uno el Requiem
eternam dona eis Domine, parece que es como decir:
aqui la losa y se ha acabado todo. Pues esta diciendo:
«Senor, dale la felicidad eterna». La vision cristiana de
la muerte no es la vision pagana. Por eso les decia san
Pablo a sus fieles: «No os entristezcais como los
paganos que no tienen fe».

Nuestra union con los que nos han precedido y
estan en el cielo, no se rompe, se hace mas estrecha.
Dice el Concilio: «segun la perenne fe de la Iglesia, se

46



consolida por la comunicacion de los bienes
espirituales». Nos tiene que llenar de alegria saber que
no estamos separados de nuestras personas queridas
jamas, ni de Cristo, ni de la Virgen ni de los santos,
ni de los parientes que nos han precedido. Cuando
alguien entra en el cielo esta mas cerca de
nosotros que cuando estaba sobre la tierra, lo
mismo sucede con el Senor. Y sucede también con
todos los fieles, cuando estaban sobre la tierra no
podian comunicarse sino por signos externos:
palabras, gestos, cartas, teléfono. Ahora desde el cielo
nos siguen, se interesan por nosotros, participan en
nuestras necesidades y en nuestro estado interior.
Estan mas cerca que cuando estaban sobre la tierra.
Por ello habla el Concilio de esta relacion, que no se
ha deshecho sino es mas estrecha, «segun la fe
perenne de la Iglesian.

Esta mirada nuestra hacia el cielo nos lleva a
fijarnos en una realidad que debe estar muy dentro
de nuestro corazon. Tenemos que decirlo asi: Cristo
ha subido al cielo y esta también con nosotros. El
subir al cielo de Cristo no es alejarse de nosotros sino
es su divinizacion, por la cual, El entra dentro de
nosotros. O sea, la ascension al cielo es penetracion
en nuestro corazon. Y esta esperandonos, preparando
para nosotros el lugar donde estaremos siempre con
El, como dice san Pablo: «Y asi estaremos siempre con
el Senor, con Jesus». Tenemos que reconocer que no
siempre nos arrebata esta idea. Tenemos una cierta

47



ceguera, el cielo no nos entusiasma, no nos llena de
alegria y de esperanza, ordinariamente. Y logicamente
deberia arrebatarnos, producir en mnosotros un
impulso de gozo, de esperanza, algo asi como el
estudiante que ve acercarse las vacaciones. Por lo
menos deberia ser algo asi; pero en realidad no suele
suceder.

Y ahora, vamos a preguntarnos por qué razon.
En primer lugar, es verdad que en general, nosotros
los predicadores hablamos poco del cielo. Por lo que
sea. En parte es por temor de que diga la gente que
nos escapamos de la tierra, o porque no vivimos con
demasiada experiencia personal la realidad del cielo.
El hecho es que es uno de los temas que deberia ser
frecuente, porque es un consuelo verdadero. No sé
quién me decia el dia pasado que unos ateos decian:
—Nosotros somos mas valientes que vosotros, porque
nosotros sin apoyo del cielo, sin apoyo de Dios,
afrontamos la vida. Es como el que dijese: —mira, yo
soy mas valiente que tu porque sin casarme afronto
la vida. —Pues alla ta, afronta como quieras.—Es que
yo no creo que existen mujeres.—Pues mira, es una
fe que tu tienes.—Claro, para ti es mas comodo.—
Bueno, pues puede ser, pero yo vivo en la realidad, no
se trata de decir si es mas comodo o menos. El Senor
no ha hecho las cosas para que sean dificiles sino las
ha hecho a nuestra medida y nos las ha hecho como
don de Dios, del Dios que quiere ser nuestro consuelo
y nuestra vida. Y deberiamos tener también presente

48



esa realidad. jEs realidad! No nos apoyemos en si es
mas facil o mas dificil sino en si es verdad o no, nada
mas, que es lo que a nosotros nos interesa.

¢Cuales son pues, las razones que podremos
aducir para no tener esa alegria, esa esperanza asi?
Primero, voy a indicar algunas que son insuficientes;
pero a veces se dan. Para indicar después las que me
parecen verdaderas razones. Y luego, tratar de
describir lo que es el cielo, lo que nos espera, lo que
es nuestra patria.

Algunos tienen temor de hablar o de poner el
corazon en el cielo, como si con esto, quisiésemos
llevar a las almas a una resignacion sobre las
condiciones malas de este mundo: si les insistimos en
que miren al cielo, que hay que esperar en el cielo,
que hay que pensar en €l, dicen que es resignarse a
las condiciones menos buenas de la tierra, que es
como ‘el opio del pueblo’ decia Marx. Por eso tenemos
que encarnarnos en la tierra y —dicen— no querer
pensar en el cielo, porque entonces no nos
interesariamos suficientemente. Ciertamente no es
ese el sentido de la Iglesia. Tenemos que ver como los
angeles mismos en el momento de la Ascension, les
dijeron a los apodstoles que no se quedaran con los
brazos cruzados mirando al cielo, sino que tenian que
realizar el encargo de Cristo y extender la Redencion.
El sentido de la Iglesia no es nunca una resignacion
pasiva.

49



De hecho, le pasaba a San Pablo con los de
Tesalonica. (Hoy leiamos 1la Carta a los
Tesalonicenses. El domingo pasado también y me
acordaba de aquella chica que leia: —Carta de san
Pablo a los tes, tes, tesal,...censes. Y al domingo
siguiente leyo también y dijo: —Carta de san Pablo a
los mismos del domingo pasado). No querian trabajar.
Estos lo entendieron muy pronto y dijeron: —como
vamos a ir pronto al cielo, no merece la pena de
trabajar. Y san Pablo les sacude y les dice: «El que no
trabaje que no comav, es decir, aplicate el cuento y di:
como voy a ir pronto al cielo, no voy a comer. Pero eso
no se suele aplicar: comer si, lo que no hay que hacer
es trabajar. jPero comer!, jeso, aunque vayamos a ir
pronto al cielo merece la pena! Y por eso dice él: «El
que no trabaja que no coma tampoco», por el mismo
principio, o sea, esa es una de las razones. Vale para
muchas otras cosas que a veces se deducen de aqui:
El valor de una cosa no depende de la proximidad de
la muerte sino del valor que tiene la cosa. La
proximidad de la muerte puede hacerme comprender
el valor de la cosa. Pero, cuando se dice por ejemplo:
san Pablo decia que la virginidad era buena porque
creia que iba a morir pronto. —No, mire, si era porque
iba a morir pronto, mientras no me muero yo debo
hacer las cosas segun su valor. Si la cosa no tiene
valor, aunque esté la muerte cercana no lo tengo que
hacer; y si tiene valor, aunque la muerte esté cercana
lo tengo que hacer. Por lo tanto eso no son

50



argumentos. Pero sigamos a ver cual puede ser ese
motivo.

Tampoco es la razon, por la cual no pensamos
con alegria, la falta de fe sustancial, porque creemos,
creemos en el cielo como en otras verdades, entra en
nuestra profesion de fe. Tampoco es el temor de la
muerte el que nos impide tener esa alegria del cielo,
porque aun cuando es verdad que la muerte es un
paso amargo, no impide tener la alegria del cielo. Hay
muchos pasos amargos que no nos impiden desear
los grandes bienes, por ejemplo, el desear la salud
aun cuando tenga que pasar por una operacion
dolorosa. Yo deseo y anhelo la salud que espero tener
después.

Tampoco es argumento la inseguridad de la
salvacion, y es que esa inseguridad de salvacion
tampoco es tan grande. Quisiera que esto lo viéramos
con objetividad. No es que tengamos que estar
temblando de si me salvaré, esa postura no es
cristiana. Es verdad que yo no puedo tener seguridad
absoluta de fe de estar en gracia de Dios, como dice
el Concilio de Trento. De fe no, pero seguridad moral
si, seguridad suficiente, serena, si la tengo. Y por lo
tanto, no es tan insegura la salvacion, tan incierta.
Debemos pensar que la salvacion no es una cosa
aleatoria, que dependiera del juicio humano de una
persona mas o menos informada; o no lo asemejemos
de ninguna manera a un examen que se da en un
determinado momento, en el que uno no es

51



totalmente dueno de si mismo. Tenemos, por la
esperanza misma, la seguridad moral de salvarnos. Si
no tuviéramos esa seguridad moral no tendriamos
esperanza. Yo tengo que tener esperanza. La virtud de
la esperanza es necesaria al cristiano. Y la esperanza
es la esperanza de la vida eterna, de la salvacion
eterna. Por lo tanto, tengo que tener esa seguridad
moral. El hecho mismo de salvarse tampoco es tan
dificil, no agudicemos eso y no digamos: qué dificil es.
No es verdad, el Senor no ha hecho las cosas
particularmente dificiles. El Senor pide de nosotros
una sincera voluntad de seguirle honradamente; mas
os digo: dificilmente tendremos jamas en la vida una
seguridad moral tan grande como esta. De cuanto
puede depender de la voluntad humana, no tenemos
seguridad absoluta, es verdad, es solo moral; y no
obstante, esa oscuridad que puede haber en nuestra
vida, la seguridad moral subsiste. De modo que
tampoco es este el motivo. No es verdad, no es lo que
impide nuestra alegria del cielo, nuestra esperanza
del cielo.

Tampoco es, que nos encontremos tan bien en
esta vida. A veces diria uno: como estoy tan bien en
la tierra, no tengo tiempo de pensar en otras cosas
superiores. La alegria de la vida terrena no es tan
grande. Hay muchas personas que no tienen tantos
goces sobre la tierra y tampoco tienen la esperanza
viva de los bienes eternos.

52



Tampoco es razon para no tener esta alegria la
lejania del cielo, los anos que nos faltan para llegar
alli. Tampoco es razon suficiente, no explica nuestra
falta de esperanza.

¢Cual es entonces la verdadera razon por la que
no nos sentimos llenos de alegria y de esperanza? La
falta de fe viva, de vivacidad de la fe, no de la fe
sustancial. Hay algo que esta intimamente en
conexion con la naturaleza misma de la fe, ese muro
de la fe que nos separa de Dios, de las realidades
eternas, al mismo tiempo que nos acerca a ellas. Las
realidades eternas estan muy cerca, pero al mismo
tiempo nos aleja de ellas esa fe que acercandonos, nos
mantiene distantes. El objeto de la fe son cosas que
no podemos tocar con nuestros sentidos humanos.
Ahora bien, lo que es invisible deja una impresion
mas fuerte de cuanto puede dejar una reflexion
abstracta, una lectura cientifica, lo captable por los
sentidos. Y aun cuando algunas cosas aparentemente
mas espirituales,—ciertos ideales politicos o
familiares— pueden también arrebatar al alma, ni
siquiera en esos casos se trata de cosa puramente
espiritual, y hay muchos aspectos que son al mismo
tiempo sensibles y controlables.

En cambio, en la fe nos encontramos con
nuestro pensamiento objetivo, que aceptamos, que
creemos, pero no tiene repercusion perceptible.
Oramos y no vemos el fruto de nuestra oracion, no lo
tocamos. Al menos, no podemos decir que si no

53



hubiéramos orado no hubiéramos obtenido aquello
que ha sido objeto de esa oracion. No puedo controlar
la conexion y esa evidencia no la tengo. Hacemos
obras buenas, merecemos, pero no recibimos una
especie de billete en el que conste: tantas obras
buenas que has hecho, vas a recibir tanto. Tampoco
recibimos ese control: vamos haciendo buenas obras,
nos movemos en la fe, mas, cometemos pecados y no
pasa nada en lo perceptible, no recibimos mas
castigos. Y a veces, los que pecan viven bien sobre la
tierra, comodamente, y no les falta nada. Por lo tanto,
esos elementos que lleva consigo la fe, hacen que a
veces nuestra fe pierda viveza, porque no hay control
posterior. Vivimos en esa vida de fe.

Ahora bien, es verdad que Jesus nos ha abierto
una grieta en ese muro de bronce, y aun cuando
nosotros no hayamos entrado dentro, el Hijo de Dios
nos ha contado lo que hay, como El mismo lo dice en
el evangelio, y nos da esa seguridad. Dice san Juan:
«El Hijo que esta en el seno del Padre, El nos lo ha
contado». La Iglesia conserva eso que El nos ha
contado después de haber escrito en aquel muro de
bronce esta palabra, esta bienaventuranza del Senor:
Dichosos los que no han visto y han creido, «dichosos
los que sin haber visto han creido». Esa doctrina es
mucho y es poco lo que la Iglesia nos ensena, pero
tenemos que fundarnos en ella, en lo que el Sefior nos
dice que es el cielo, lo que El nos ha manifestado y

54



adonde entra El con su humanidad en el momento de
la ascension.

Hay por fin una razéon que también nos
oscurece y es un desesperado pesimismo. jSomos
muy pesimistas! Nos hacemos asi a lo largo de la vida.
La vida misma mnos va haciendo pesimistas.
Deberiamos aceptar y esperar una felicidad perfecta,
pero como en realidad jamas hemos sido plenamente
felices, proyectamos esa nuestra persuasion vy
ponemos paliativos: una felicidad perfecta, en cuanto
se puede desear, en el fondo, parece que también
aquella felicidad tendra elementos un poco aburridos,
de manera que no pueda ser la felicidad perfecta. Y
decimos: perfecta en cuanto humanamente se puede,
en cuanto la creatura lo puede. No tenemos un
elemento de comparacion de lo que es la felicidad
perfecta, porque no la hemos tenido nunca del todo.
Por eso siempre nos quedamos con una proyecciéon de
nuestras felicidades de aca. Por lo tanto, la falta de fe
viva y un cierto pesimismo, son las razones, en el
fondo, que explican que no tengamos esa alegria y
esperanza viva.

Vamos a entrar en lo que es el cielo, en lo que
la Iglesia nos comunica de lo que ha recibido del
Senor. Para poder penetrar y reavivar nuestra fe, hay
dos caminos: Uno, el camino del poeta y del pintor:
poetizar lo que es el cielo. Este camino, a veces
luminoso, con imagenes de tipo humano, terreno, no
hay que despreciarlo. También uno puede poetizar!

55



Pero hay otro camino, que es razonando el contenido
de las fuentes de la fe, partiendo de los elementos que
nos proporciona la fe misma: ¢qué dice la doctrina de
la Iglesia?, ¢qué dice la fe? Es lo que voy a tratar de
hacer ahora: ver qué es el cielo, ver algunos de esos
elementos que nos ayudaran a tener nuestro corazén
en el cielo, para que también nuestros corazones
estén con Cristo, alla.

Primer aspecto: Es el de nuestro ingreso en el
cielo, algo que nos sucedera, que nos va a pasar,
relativamente dentro de poco tiempo. Nos estamos
refiriendo, por lo tanto, a algo que vamos a vivir
nosotros: nuestra entrada en el cielo y nuestra
transformaciéon, una transformacion que se va
realizando ya en esta vida. Si uno piensa en como era
hace 20, 30, 50 anos, ve que hay una transformacion,
pero que al llegar el momento de la muerte se
realizara plenamente. Esa transformacion consiste
ante todo en la espiritualizacion, primero, del alma.
El alma no es espiritu puro y tendra que recibir un
modo de vivir que le haga mas parecida a los espiritus
puros, que sustituya lo que en si misma no tendria
por su vinculo con la materia: hay elementos que
tiene para estar con el cuerpo. En el momento de la
muerte, el espiritu tiene que transformarse, tiene que
recibir una espiritualizacion, es decir, el alma se hace
mas angélica.

Es un primer paso: el Senor nos dara la
posibilidad de vivir en el reino de los espiritus. Y esta

56



alma, hecha de manera que pueda vivir como espiritu
puro, recibe con ello la coronaciéon de la vida
sobrenatural, la gracia, que es vida del alma. El alma
creada por Dios de modo que puede ser defectible por
el pecado, en el momento de la muerte sera
plenamente consciente de la gracia que tiene en si
misma y sentira una fuerza vital que la inunda toda,
es la gracia santificante. En este mundo, uno que
tiene fe, que cree, solo tiene un juicio moral cierto, en
cuanto se puede, de haber hecho cuanto debia para
mantener la gracia; pero no la siente internamente
como gracia santificante. Incluso puede tener ciertos
elementos psicologicos, y los tiene de ordinario, pero
no la nota como gracia santificante. En este sentido,
es verdad que solo después de la muerte se llega a la
posesion plena de la vida sobrenatural. Ahora, nos
falta todavia la luz de la gloria, el ultimo desarrollo de
la gracia. Es lo que nos da la vision de Dios, mirandolo
cara a cara, para penetrar en el Senor, para vivir la
amistad. Hay grados diversos de gloria, que para
nosotros resulta dificil el medir y diversificar. Seran
proporcionales a los meéritos, al vigor de la vida
sobrenatural, que aumenta y crece con los
sacramentos, con las buenas obras. Todo lo que no
sea pecaminoso, hecho en gracia de Dios, sera
positivamente perfecto, es decir, perfecciona el alma
y aumenta la gracia santificante. Y cuanto mas
meritoria es la obra, mas sera de provecho para la
gloria. Ese mas y ese menos es lo dificil de medir. No

57



se puede expresar matematicamente. Quien concibe
la gloria como una vision, dira que nos admiten a una
vision a mayor o menor distancia —por poner
imagenes, por decirlo asi—, a una vision mas o menos
clara. Quien la concibe como una unién de amor con
Dios, consistira en ese mayor o menor grado de amor,
en esa mas o menos estrecha amistad, pero vivida,
palpada. Comprension e intimidad con Dios, y las dos
cosas se dan. Las diferencias pueden ser grandes, en
las parabolas del Senor se habla del 30%, 60 y 100%.

Junto con esa entrada transformativa hacia la
vision de Dios habra una consolidacion en el bien,
definitiva y para siempre. Ya el alma no es defectible,
esta fija en el Senor y vendra en su momento la
espiritualizacion del cuerpo. Esto también es una
verdad que entre nosotros hoy no tiene el relieve que
tenia en la predicacion de los apostoles. La gran
verdad que ha llevado el cristianismo, no es tanto la
inmortalidad o la glorificacion del alma, porque mas
o menos existia en muchas corrientes platonicas o
neoplatonicas, como las que nos estan hablando
ahora las lecturas de San Agustin, la gran verdad del
cristianismo, la que escandalizaba a los paganos era
que nuestra carne seria inmortal. Es lo que
predicaban los apodstoles, lo que predicaba san Pablo
y lo que les resultaba inaceptable: que nuestra carne
fuera participante de la gloria divina. Por eso, esa
resurreccion y glorificacion del cuerpo es
fundamental en el mensaje cristiano. Y el Senor nos

58



ha querido mostrar, como El mismo con cuerpo y
alma sube al cielo, y que la Santisima Virgen también
fuese llevada al cielo en cuerpo y alma. Por lo tanto
esto es importante.

Ahora vamos a penetrar un poco en esa verdad
del cielo. Esto es, nuestra transformacion, la
personalidad sobrenatural que tiene el
bienaventurado y que tendremos nosotros entonces.
Vamos a barruntar algo: ¢ Qué quedara finalmente del
propio yo, cuando acabe esa transformacion que
hemos indicado?, ¢qué quedara de mi yo?, entonces
seré yo propiamente aquel, o seré ya otro? No
imaginemos este proceso de transformacion como
una sucesion continua; en esto no hay tiempo, es
momentaneo. El cuerpo resucitara en su momento,
pero lo demas es instantaneo. No hay olvido, es decir,
si en el momento en que fuésemos glorificados,
hubiese algun olvido de nuestra realidad pasada, no
seria yo el que fuera glorificado, el que fuera feliz. Por
tanto, no habra olvido, hay unidad de conciencia. Se
puede comparar ese estado después de esa
transformacion, con lo que pasa entre la madurez del
adulto comparada con la infancia. Es una forma de
maduracion: El nino que llega a la edad adulta es el
mismo, pero con una gran diferencia. De modo que
nosotros comprenderemos perfectamente cada
instante de nuestra vida en ese mundo, en ese
instante poseeremos en pleno la vida de lo que somos
hasta entonces. Podemos decir que este es el

59



momento en que somos mAas nosotros mismos.
Porque retenemos todo lo que hemos sido hasta ahora
y jamas hemos sido tanto como ahora somos. Todo lo
que hemos sido hasta este momento presente, lo
tenemos ahora. Lo interior del hombre se ha
enriquecido. Yo en cierta manera poseo toda mi vida
hasta ahora, en este momento mio presente.

Pero ¢qué pasa? Que en la tierra, aunque esto
es verdad, vivimos el momento presente
luminosamente, pero con ese acompanamiento mas
oscuro del pasado, que en este presente se concentra,
no desaparece del todo. Todo eso somos en cada
momento. En el cielo, en cambio, cada momento de
nuestra vida viene restablecido y renovado con toda
su fuerza y todo su vigor. Por lo tanto, la gloria viene
a coronar toda nuestra vida, toda nuestra
personalidad en pleno. Entonces diremos sin duda
ninguna: ahora me he encontrado a mi mismo, jesto
soy yo!, jme he encontrado en el pleno de mi realidad!,
isoy yo! ;Y eso, como nunca lo habremos dicho! Y asi
se conservara en el cielo la peculiaridad personal de
cada uno: cada alma tiene sus propias peculiaridades
personales, cada una es una obra de arte singular.
Cada alma —de parte de Dios— esta hecha de tal
manera por El, que jamas se identificara con otras.
De igual manera que cada cuerpo tiene sus propios
rasgos, cada alma es una obra de arte de Dios y
mantendra su caracter. Lo interior del alma se
desarrollara bajo todos los influjos. Los influjos mas

60



que en el cuerpo, tienen eficacia en el alma: en el
modo de ser, de pensar. El alma misma viene
influenciada. La gracia no es solo algo que viene de
fuera de la personalidad, sino que congenia con la
naturaleza de la personalidad concreta, —diremos
que— aquella gracia concreta, se ha hecho para este
hombre concreto, para esta alma concreta. Por eso la
gracia no es antinatural, no es sin ninguna relacion
con la naturaleza ya existente, sino viene a
perfeccionar esta naturaleza concreta.

Quitemos siempre de la mente de Dios y
tenemos que quitarlo, todo lo que supone
abstraccién, universalizacion. El tiene delante toda la
realidad de la humanidad concreta, sabe todo lo que
esa humanidad es en todos sus elementos
constitutivos, y por eso al dar la gracia, la da en
correspondencia a la propia naturaleza. No tenemos
que olvidar nunca que Dios, desde el principio ha
creado aquella alma para este cuerpo y desde el
principio esta personalidad concreta es conocida por
El, la conoce mas de cuanto el hombre se conoce a si
mismo. Y Dios no ha tenido otra intencion que la de
llevar a esa persona a la gloria, llevarla a la intimidad
de su amor. Todo lo ha tenido delante de los ojos,
hasta que ha llegado este momento de la glorificacion
de esta persona. El glorificarla por fin, en la gloria, lo
hace el Senor con el carino y el amor de su infinito
Corazon.

61



Pasamos a un segundo aspecto de esta
glorificacion, es el aspecto comunitario. Ese cielo
que se nos abre sera una gran comunidad. La
Sagrada Escritura nunca habla del cielo como de un
asunto individual sino en las imagenes que presenta
del cielo, no solo en el Apocalipsis, donde aparecen
aquellas multitudes que estan delante del trono de
Dios y del Cordero, sino las mismas imagenes de
Jesus siempre hablan de una fiesta de bodas, de un
banquete, donde nos coloca en una relacion social.
Por lo tanto, no es el solo de cada uno con Dios y se
pierde y no hay mas. El cielo es un pueblo que se
salva, —es parte esencial— el cielo que se nos abre es
una gran comunidad. El orden sobrenatural incluye
en este mundo, muchos aspectos comunitarios
sobrenaturales. Es cierto que todas las sociedades
humanas sobre esta tierra deben ordenarse —al
menos finalmente, no siempre proximamente— al
orden sobrenatural; también la sociedad civil: la
deportiva, la cultural, en ultimo término esta puesta
para que el hombre se salve. Tiene que servirse de ella
en orden a la salvacion final. Pero no todas las
sociedades se han instituido precisamente para
promover el proceso sobrenatural.

Pues bien, de estas sociedades, podemos
admitir sin duda alguna que, en el cielo quedara
cuanto en ellas tiene valor sobrenatural en sentido
social. No sera, por lo tanto, un mero recuerdo lo que
tendremos, queda lo que es trascendental en nuestra

62



vida social, y que venia a estar cubierto por elementos
mortales o naturales. Cuando por fin lleguemos al
cielo, quedara la conexion que habia dentro, de
caracter sobrenatural. Evidentemente, en el orden
sobrenatural la comunidad celeste esta constituida
por la familia, por las relaciones eclesiales. La
amistad aparecera en pleno, la amistad que se haya
fundado aqui, en la comunidad, de verdaderos ideales
sobrenaturales: la comunidad religiosa, la comunidad
apostolica, comunidad de congregaciones, de trabajos
apostolicos, etc. Todo eso evidentemente quedara en
el cielo. Precisamente tiene una finalidad para este
progreso sobrenatural, directamente tal.

¢Qué decir de las amistades que no hayan
estado bien fundadas sobrenaturalmente, una,
fundada sobre la simple simpatia humana o sobre la
comunidad de pecados? Si se salvan, ¢continuaran
aun? No podemos hacer afirmaciones ciertas.
Existiran como realidad en la memoria, pero solo un
recuerdo, nada mas. En cambio, lo que son
sociedades de lazos sobrenaturales quedan. Por eso,
cuando un sacerdote por ejemplo ayuda a los fieles a
la salvacion, ese hecho no quedara solo en el
pensamiento sino fundara aquella comunidad
sobrenatural, celeste, aun cuando sobre la tierra no
haya existido aquella simpatia. Esas realidades pues,
se realizaran. Hay una conexion  social.
Encontraremos, en esa sociedad sobrenatural, el
mundo de los santos, con los que tendremos contacto

63



personal, sin ninguna de las dificultades que sobre la
tierra puede impedir nuestra uniéon con ellos, sin
temor de quitar, o pueda turbar algo nuestra relacion
hacia ellos, sin el temor de estorbar dentro de ese
orden la relacion con Dios. Por eso, las relaciones que
hemos tenido, en un sentido sobrenatural, vinculado
a la misma consociacion humana, de influjo o de
participacion de espiritu, son elementos de caracter
sobrenatural que vinculan y forman esa sociedad que
permanecera también en el cielo. Esas relaciones
sobrenaturales, la asociacion con los santos, con las
personas muy unidas al Senor, seran fuente de
alegria, por ejemplo, los miembros de la misma
familia estaran unidos indudablemente en el cielo por
los vinculos sobrenaturales del matrimonio cristiano
y de la ayuda mutua que se han prestado. A la familia
correspondera un puesto de preferencia. Esto no
quiere decir que el cielo se vaya a desarrollar en un
sentido de vida familiar a la manera terrestre, pero si
se dara en una proximidad muy particular, en el estar
muy cerca, muy unidos entre si. Todo esto nos tiene
que alentar mucho.

Y queda un ultimo punto: la gran vision de
Dios. Porque todavia no hemos dicho mas que: la
transformacion, la personalidad, la plenitud del ser
de cada uno de nosotros, la comunion con los demas.
Pero todo esto esta invadido y dominado por la gran
vision de Dios, por la comunion cara a cara con Dios.
Hay una transformacion personal y una comunidad

64



en el cielo, pero la cumbre de todo esto es la vision de
Dios. La vida trinitaria es el aspecto mas grande del
cielo: esta posesion y vision, jno puramente una
contemplacion visuall, sino el gozo de una union, de
una entrega, eso que llama el sinodo «amistad cara a
cara con Dios». Podemos sospechar esta vision por lo
que nos cuentan los santos, y de ahi que existe una
cierta analogia con lo que nosotros vemos y sentimos.

En nuestros sentidos hay un movimiento mas
inmediato y mas directo, un conocimiento mas
directo de las cosas. Ademas del conocimiento de
nuestros sentidos, cuando vemos, tocamos, hay otro
conocimiento mas mediato y mas abstracto. A
nosotros nos hiere mas el conocimiento inmediato: lo
que vemos, lo que tocamos. Pues bien, cuando
hablamos de vision de Dios, queremos hablar de un
conocimiento inmediato de Dios. Si usamos la imagen
de la vision, —corporal— es porque aunque Dios no
es visible con los ojos corporales, hay una vision
inmediata y un conocimiento inmediato, no por
abstraccion. Nos dicen algo de esto los santos. En las
vidas de los santos leemos los raptos o éxtasis, ¢como
sucede esto? Ante ellos por un momento, se ha
corrido el velo del cielo y han entrevisto, de un modo
vago e indeterminado. Diriamos, algo asi como si en
medio de un gran paisaje, en un segundo, se abriesen
los ojos de un ciego y solo mirase un segundo y se
cerrase. Eso es un rapto. Asi, tenido como un
chispazo, no habria visto nada en ese segundo, pero

65



tendria como un deseo loco de ver, porque lo que
habia visto, le habia descubierto un mundo nuevo.
Algo asi es lo que los santos nos describen.

San Pablo decia que no era licito al hombre
hablar de lo que él habia visto cuando fue elevado al
tercer cielo. Esto sucede en lo que es la vision, el
éxtasis o el rapto de los misticos: en un sentido
indeterminado —y esto es lo que tiene valor— y junto
a eso que han entrevisto de la realidad celeste, han
escuchado esa expresion: —haz esto, o haz lo otro.
Pero lo importante es lo que ha entrevisto de Dios.
¢Qué ha entrevisto? Pues jno es nada y ha visto todo!
Ahi vienen las expresiones que = parecen
contradictorias.

Esto va ordenado hacia el Senor, nos da una
pequena indicacion de lo que sera la vision personal
de Dios, lo que sera la plenitud de nuestra alegria en
el cielo. No es ahora tiempo de explicar el ingreso en
la profundidad de la divinidad, en la riqueza de Dios
mismo, en el recibir de E1 —lo que dice el Apocalipsis
en el cap.11, vers.17—: «aquella piedra blanca donde
hay un nombre escrito que solo conoce Dios y el que
lo reciber. Es la intimidad del don divino. La piedra
blanca indica el amor personal de Dios, el don
personal de Dios al alma, su concreta realizacion de
la divinidad en é€l, es la plenitud de la comunicacion
divina, es la verdad que nos espera, la verdad que nos
abre el Senor con la ascension al cielo. Es la imagen
del alma que se acerca a la vida eterna y va, dejado

66



todo en orden, como cumplida ya su mision... Asi
como Jesus al subir al cielo deja todo en orden: se
despide, hace los encargos y sube al cielo, es como
cada alma debe subir al Senor, como dejando en
orden todo sobre la tierra. ;:Qué queda? Entrar en la
gloria del Padre, entrar en la vision del Senor y recibir
aquella piedra donde esta escrito el nombre personal
de la intimidad de Dios conmigo. Y con eso, ser eterna
y definitivamente felices. Esto es lo que nos espera, lo
que la doctrina de la Iglesia nos transmite y con lo
que nos hace formular esa fe: Creo en la vida eterna
y espero esa vida eterna que el Senor ha preparado
para mi, para todos nosotros.

67



5.- Santo del Mes

13 de noviembre
SAN ESTANISLAO DE KOSTKA

Es un joven admirable, que para nosotros
puede ser un modelo también espléndido de
generosidad y de entrega y de fidelidad al Senor, y de
amor a la Virgen, ese amor tierno a Maria. Este es el
famoso caso que se suele contar, es de San
Estanislao, en que un dia el maestro de novicios le
pregunto: —Estanislao, ¢pero quieres mucho a la
Virgen? Y él le contesto con esa sencillez: —:No la voy
a querer si es mi Madre? Esa fue su sencilla
respuesta.

(Homilia a religiosas, 13 de noviembre de 1985)

Su hermano le maltraté fisicamente muchas
veces. Lo apaled y lo pisoted y lo desprecio, pero él
seguia fiel. Y en alguna ocasion en que él estaba
enfermo y no habia manera de que trajeran un
sacerdote que le llevara la Comunion, encontrandose
grave, se cuenta de €l que la Virgen se le present6 con
el Nino y dejandole el Nino en sus brazos, como
trayéndole la comunion a él, lo cual le conforto. Y de
labios de la Virgen escucho la voluntad del Senor de
que entrara en la Compania de Jesus, en cuyo colegio

68



€l estaba estudiando. Y muy jovencito, con sus 15
anos, 14, 15 anos, pidido que le admitieran en la
Compania. Y no le admitieron por miedo a sus padres,
porque sus padres eran capaces de montar una
persecucion contra la Compania en Viena, porque
eran potentes, eran poderosos. Y entonces, por miedo
a sus padres le aconsejaron que no entrara, que no lo
hiciera, que tuviera paciencia y siguiera adelante.
Pero €l, en su afan de entrar en la Compania se
escapo de Viena.

Se escapo y se presentdo al Provincial de
entonces de la Provincia de Alemania que era San
Pedro Canisio. Y San Pedro Canisio lo recibi6, creo
que era en Colonia, en una de las ciudades alemanas,
Monaco. Y alli €l se le presento repitiendo las mismas
palabras y pidiendo ser admitido en la Compania: que
€l queria ser de la Compania, porque la Virgen
también le habia indicado que esa era la voluntad de
su Hijo y que entrara en la Compania. Y el Padre San
Pedro Canisio tampoco se atrevio por la misma razon,
porque se temian reacciones violentas de sus padres.
Y entonces decide proponerle una cosa: que fuera a
Roma, que fuera a Roma, y que fuera alli donde el
Padre General, que era San Francisco de Borja. Y que
se le presentara, que €l le escribiria una carta
indicandole la situaciéon en que se encontraba,
recomendandole para que le recibiera en el noviciado
de Roma de la Compania.

69



Y entonces le entregd una carta que se conserva
alli en Roma, que es una carta que escribe San Pedro
Canisio a San Francisco de Borja hablandole de San
Estanislao de Kostka. Una carta, que es preciosa esa
convergencia de tres santos en ese documento, estan
ahi. Y él, tomando esa carta con otros tres o cuatro
companeros, que también son citados en la carta
explicandole quiénes son y por qué van, pues de este
se le dice: «Este es un joven polaco, a quienes los
nuestros de Viena no se han atrevido a recibirlo por
temor a sus padres, y ha venido aqui. Entonces lo
enviamos ahi para que vean qué se puede hacer con
€l, si puede ser admitido en la Compania. Nosotros
esperamos de €l cosas grandes». Ese era el juicio de
San Pedro Canisio.

Y con sus 15, 16 anos, 17 anos emprende a pie
el camino desde Alemania a Roma, a través de los
Alpes, y se lo atraviesa caminando, en peregrinacion.
Hasta que llega a Roma, se presenta, le acoge San
Francisco de Borja, le da su abrazo de bienvenida, y
entra en el noviciado del Quirinal. Y alli esta en el
noviciado del Quirinal como novicio, con sus 17 anos,
18 anos ya. Y €l va enardeciéndose en ese amor al
Senior y amor a la Virgen, que es como su
caracteristica: el amor a la Virgen.

Y entonces, llegando el mes de agosto, algo
menos que el mes de agosto, €l siente como un deseo
grande de participar en la fiesta del Cielo por la
entrada de la Virgen: la Asuncion de Maria. Y se lo

70



pedia asi a la Virgen, el vivir esa fiesta en el cielo, y le
parecio que la Virgen se lo concedia. Y lo conto €l, que
€l creia que iba... —jpero estaba bien!, estaba bien de
salud—, que iba a pasar la fiesta de la Asuncion en el
Cielo. Y entonces, pocos dias antes de la Asuncion
pues tuvo una pequena molestia, una cierta fiebre. Se
tuvo que retirar. No parecia la cosa mayor, pero la
vispera o antevispera de la Asuncion se agravo y se
murio. Se muri6 a los 18 anos. Es el patrono de los
novicios. Y es el ejemplo de lo que es una vocacion
dificil, dificil, que encuentra no facilidades, sino toda
la dificultad por parte de los suyos, de su hermano,
por parte de su padre sobre todo. Y que, a pesar de
eso, lleva esa tenacidad, y donde le espera el Senor
acogiéndole con toda la riqueza de sus dones. Y la
Virgen lo espera en la Compania en el noviciado, sin
pasar del noviciado, para acogerle después de esa
ofrenda generosa de su vida a través de esas
persecuciones, dificultades que habia vivido en ese
periodo, breve, pero intensamente vivido en el
seguimiento del Senor, en la fidelidad a su vocacion.

Y ahi esta enterrado en Roma, en San Andrés
del Quirinal, donde estaba el noviciado. Es una
iglesita preciosa, San Andrés del Quirinal, la Iglesia
que correspondia al Palacio Real, porque el noviciado
de la Compania estaba muy cerca del Palacio Real de
Italia. Y ahi esta, en uno de los laterales, en una
capillita encantadora, estan ahi los restos de San
Estanislao de Kostka. Mientras que mas arriba se

71



conservan lo que se llaman ‘las habitaciones de San
Estanislao’, que se visitan también, que es donde
estaba el lugar en que muri6, y donde estaba la
enfermeria del noviciado del Quirinal. Y hay una
reproduccion de San Estanislao preciosa, hecha de
marmol de colores diversos, donde esta el momento
de su muerte, teniendo en su mano una imagen de la
Virgen. Y es preciosa, de marmol blanco la cabeza y
las manos de marmol negro, y la sotana, el cuerpo. Y
luego la colcha, el colchon con ondulaciones que
parece, parece real, también de marmol. El autor, el
escultor de esa estatua, de esa estatua yacente en el
lugar de la muerte de San Estanislao —donde se
puede decir la Misa—, él era, no era creyente y se
convirtio haciendo esa estatua, esa imagen de San
Estanislao de Kostka.

(Homilia a religiosas, 13 de noviembre de 1991)

72



LUIS MARIA MENDIZABAL OSTOLAZA, S.J.
Oracion para la devocién privada

Dios Padre misericordioso, que quisiste
revelarnos la profundidad de tu amor en el Corazon
de tu Hijo: el mismo Corazén que modelaste en las
entranas de la Virgen Maria por medio del Espiritu
Santo, que fue traspasado en la cruz y que ahora
permanece vivo y palpitante en la Eucaristia.

TG concediste al P. Luis M. Mendizabal,
jesuita, un conocimiento ardiente y una vivencia
profunda del misterio del Corazon de Cristo, e hiciste
de €l un infatigable apédstol, padre y maestro
espiritual.

Concédeme, por su intercesion, buscar en
todo tu mayor agrado, ser siempre bueno con todos,
colaborar con tu Hijo Jesucristo en la redencion del
mundo y, si es tu voluntad, el favor que te pido
(pidase).

(Padrenuestro, Avemaria, Gloria)

De conformidad con los decretos del papa Urbano VIII, declaramos que
en nada se pretende prevenir el juicio de la Autoridad eclesiastica, y que
esta oracién no tiene finalidad alguna de culto publico.

73



BREVE BIOGRAFiIA

El padre Luis Maria Mendizabal Ostolaza S.J.
naci6o en Vergara (Guipuzcoa) el 4 de junio de 1925.
Ingreso en la Compania de Jesus en Loyola el 28 de
agosto de 1940, fue ordenado sacerdote en Innsbruck
(Austria) el 25 de julio de 1952, e hizo los ultimos
votos el 15 de agosto de 1958.

Formado en las Facultades de Teologia de Sant
Cugat (Barcelona), Innsbruck (Austria) y Gregoriana
(Roma), con apenas 31 anos fue destinado como
profesor de Teologia Espiritual a la Universidad
Gregoriana de Roma (1956-1970). En esta época
trabé relacion con algunos tedlogos y padres
conciliares, y se extendi6o pronto su fama como
magnifico confesor y consejero espiritual.

Posteriormente, compaginé su actividad
docente en Roma con nuevas tareas en Espana: fue
instructor de jesuitas de Tercera Probacion en Gandia
(1966-1969), y dedico muchos anos al Apostolado de
la Oracion (1969-1994) del que fue Director Nacional,
al tiempo que dirigio la revista Reino de Cristo.
Colabor6 en la formacion espiritual de los candidatos
al sacerdocio en el Seminario Diocesano de Toledo.
Fue confesor en la iglesia de los jesuitas en Toledo
(1994-2011), y los ultimos anos los vivid como
colaborador en la enfermeria de la residencia de
jesuitas de Alcala de Henares (Madrid), donde siguio
atendiendo hasta el final de su vida a cuantos se
acercaban para buscar su consejo espiritual.

74



Director de cientos de tandas de ejercicios
espirituales e incansable apostol del Corazon de
Cristo, fallecio en Alcala de Henares el 18 de enero de
2018 a los 92 anos de edad, dejando una huella
imborrable en los que le trataron por su fervor
espiritual, alegria profunda, misericordia entranable
y celo apostolico.

Se ruega comunicar los favores recibidos por su
intercesion a:

» Causa Padre Mendizabal (calle Alfonso XII, 1.
45002 - Toledo).

» favores@padremendizabal.com

» Mas informacion: www.padremendizabal.com

Con licencia eclesidstica

75



