
 1  

En el Corazón de Cristo siempre 
CENTENARIO DEL NACIMIENTO 

Luis María Mendizábal Ostolaza, S. J.  
1925 – 2025  

 
 

 
 
 

 
 

NOVIEMBRE 
 
 

 
 

Invitados a su intimidad para siempre 
El Cielo  



 2  

 
  



 3  

 

ÍNDICE 
 
1.- Adelante      4 
 
2.- Vivir de veras con Cristo Vivo  6 
 
3.- Trasparencia de un corazón:   9 
      Fidelidad al agrado de Dios 
 
4.- Textos escogidos     12 

4.1.- Llamada universal a la 
santidad 
4.2.- Visión cristiana de la muerte 
4.3.- El cielo 
 

5.- Santo del Mes:  
San Estanislao de Kostka   68 

 
Oración para la devoción privada   73 

  



 4  

 
 
 

1.- ADELANTE 
 

175. Siempre estamos a tiempo de 
ser santos. 

 
178. La santidad no viene por la 

inteligencia. No somos santos, 
no por desconocimiento, sino 
por falta de libertad de entrega. 

 
232. Seríamos santos si lo que 

tenemos que hacer lo 
hiciéramos de veras. 

 
486. El cielo no lo podemos imaginar, 

no tiene comparación. Es algo 
así como cuando has tenido una 
consolación, es un abrazo con 
Cristo. 

 



 5  

520. Tenemos que tener la mirada 
fija en el cielo. 
  



 6  

2.- VIVIR DE VERAS CON 
CRISTO VIVO 

 
7. 2 Pensamos que eso de la santidad es para 

ciertos seres extraordinarios, (…) pero eso es una 
deformación del concepto de la santidad. Dios puede 
en determinadas ocasiones conducir a ciertas almas 
por esos caminos. No se trata de despreciarlos, (…) 
pero lo que quiero recalcar es que la santidad no está 
formalmente en esas rarezas o en esos caminos 
especiales, sino que la santidad en el fondo no es más 
que el cumplimiento fiel de la voluntad de Dios sobre 
nosotros. 
   Cada uno de nosotros tiene su misión en la tierra. 
Una misión que es querida por Dios, asignada por 
Dios, una misión que hemos de cumplir día a día a lo 
largo de nuestra existencia. Que no es solo una 
misión en general, sino que es una misión asignada 
cotidianamente. Que no se trata solo de 'morir bien', 
como a veces lo pedimos y es bueno pedirlo: tener una 
santa muerte; pero es fundamental que pidamos al 
Señor una santa vida. ¡Lo que es importante!, el Señor 
nos ha dado la vida para vivir, la vida para cumplir 
una misión. No solo la muerte, para en ese último 
paso llegar a salvarnos, sino que lo que hemos de 
pedir asiduamente al Señor es que nos conceda una 
vida santa hasta la muerte, pero una vida santa. Vivir 



 7  

santamente hasta el momento mismo de entregar 
nuestra existencia. 
   Tenemos una misión que el Señor nos asigna a cada 
uno de nosotros, y esa misión no es simplemente la de 
no pecar. Esto es lo que el Concilio quiere recalcarnos. 
A veces, ante las exigencias de la vida, la mentalidad 
que puede surgir en nosotros es la de: –bien, yo no 
soy religioso, yo no soy sacerdote, yo no soy un monje 
de clausura; entonces, yo me contento simplemente 
con no ofender a Dios. Es verdad que es muy hermoso 
el no ofender a Dios. Es cierto que no debemos pecar. 
El pecado es un límite. Pero no es simple misión de 
Dios únicamente el no pecar, sino ese viene a ser 
como un límite. Sería como decir: uno debe seguir la 
carretera sin salir de ella, sin caer por un precipicio, 
pero con esto no hemos dicho a dónde va esa 
carretera, qué es lo que yo tengo que recorrer a través 
de la carretera. Por lo tanto, no se trata simplemente 
de no caer en el precipicio, sino se trata de vivir esa 
vida. 

(Retiro Grupos de Oración 14-01-1981) 
 

7. 4. La santidad cristiana no es no tener 
defectos, la santidad cristiana no es el dominio 
sicológico de uno mismo, como se obtiene por los 
métodos orientales. (…) Empieza a ejercitar, desde 
una cierta gimnasia física hasta un dominio de las 
ideas, de los pensamientos, todo eso, (…) y luego le da 



 8  

usted un susto y se queda impertérrito y no 
reacciona. ¿Eso es la santidad? No, no. (…) 
   La santidad es la participación en la santidad de 
Dios. Mucho más positiva, mucho más rica. Que 
puede ser que con ella yo mantenga algunos defectos 
y puede ser que mantenga alguna fragilidad de mis 
faltas, pero lo que me trae Cristo no es un método 
para no enfadarme, sino la riqueza de la paciencia de 
Dios, la mansedumbre de Cristo, riqueza positiva. La 
santidad va más por ahí. No es simplemente una 
cuestión ética, moral y nada más, eso sería un 
moralismo. Es un enriquecimiento, y ese 
enriquecimiento viene a nosotros. 

(XII Encuentro JRC 1990) 
 

7. 5. El cristiano tiene que ser como una 
visibilidad del amor con que Dios ama al mundo. Esa 
es la vida de santidad. Y puede ser visibilidad porque 
tiene esa caridad, y porque teniendo esa caridad, la 
manifiesta en su comportamiento, en su relación con 
los demás. Es ese amor que da la vida, no el egoísmo 
del hombre, y ahí está la clave. La santidad se vivirá 
cada día, irá creciendo solo con que en todo 
manifestemos el amor con el cual Dios ama al mundo. 
Es pues, una llamada y un programa de santidad. 

(XII Encuentro JRC 1990) 
  



 9  

3.- TRANSPARENCIA DE UN 
CORAZÓN 

 
FIDELIDAD AL AGRADO DE DIOS 

 
 
Ejercitaba la fidelidad en las cosas pequeñas: 

en el cumplimiento exacto de sus reglas y 
constituciones, en la obediencia pronta y sonriente a 
las indicaciones de sus superiores. «A la voz de la 
obediencia ser pronto y diligente en dejar sin acabar 
la letra comenzada, porque es la voz del mismo 
Jesucristo» (cf. Constituciones, Regla 34). 

Hasta el final de su vida repetía con frecuencia 
la consigna de san Juan Berchmans: «Seré siempre 
fiel a aquellas cosas que aprendí en el noviciado». 
Decía también a menudo: «La clave de la santidad 
está en hacer las cosas de veras. ¿Que rezo el 
rosario?, hacerlo de veras. ¿Que hago una obra de 
caridad?, hacerla de veras…». 

En el padre la fidelidad no era rigidez sino 
docilidad. Era una fidelidad impregnada de escucha, 
de receptividad, de quien vive atento, con los oídos 
abiertos, «con los auriculares puestos» para escuchar 
la voz de la Persona amada. 

Vivía polarizado por el amor a Jesucristo; 
deseaba, hambreaba conocer su voluntad para 



 10  

seguirla al punto, y así lo transmitía a los que acudían 
a él en busca de consejo: 

«Sé muy fiel, no le niegues nada al Señor». 
«No digas “tengo deseos de ser santa” sino mejor 

di “tengo deseos de agradar al Señor”, porque eso de 
ser santo parece que le hincha a uno, como si fuera 
cuestión de puños. En cambio, el deseo de agradar al 
Señor es postura más humilde, como de quien está a 
su servicio». 

Solía explicar la sentencia de san Claudio de la 
Colombière: «He notado que las exigencias de la gracia 
causan a veces tristeza a la naturaleza. Es una 
tentación que podemos vencer pensando que Dios no 
exige esto de nosotros sino por amistad». 

Había asimilado completamente el espíritu de 
san Ignacio: «Que su santa voluntad sintamos y 
aquella enteramente cumplamos». 

Esa fidelidad personal al Señor procurada y 
mantenida a lo largo de toda su vida, junto con el 
carisma de dirección espiritual dentro de su vocación 
de jesuita, es lo que le daba una especial facilidad 
para ayudar a otras personas a guiarse por el agrado 
de Dios. 

(Págs. 216-217) 
 

Cómo no recordar en este momento, que en sus 
últimos días al rezar el Rosario decía: «Santa María, 
Madre de Dios, ruega por (nosotros pecadores) tu hijo 
Luis María, ahora y en la hora de nuestra muerte. 



 11  

Amén». Confianza filial que le acompañó hasta su 
paso a la Casa del Padre. 

(Pág. 247) 
  



 12  

4.- TEXTOS ESCOGIDOS 
 

4.1.- LLAMADA UNIVERSAL A LA 
SANTIDAD 

 
Retiro Grupos de Oración 

14 de enero de 1981 
Madrid 

 
El Concilio ha hablado de la llamada universal 

a la santidad. Es una doctrina solemne del Concilio, 
que insiste en que «todo cristiano, sea cual sea su 
estado, edad, condición, está llamado y aun obligado 
a la santidad». Hay pues dos aspectos. Primero la 
llamada: Hay una voluntad de Dios que nos atrae 
hacia Sí por el camino de la santidad. Y hay una 
obligación. Ya explicaremos un poco cómo se entiende 
esa obligación. «Todo cristiano está llamado y aun 
obligado a la santidad». 

Puede ser que esto nos llame un tanto la 
atención, pensando que eso de la santidad es para 
ciertos seres extraordinarios, para ciertas personas 
un tanto especiales con unos comportamientos más 
o menos chocantes. Pero eso es una deformación del 
concepto de la santidad. Dios puede en determinadas 
ocasiones conducir a ciertas almas por esos caminos. 
No se trata de despreciarlos o no se trata de pensar 
que quien, por la llamada del Señor va por esos 
caminos vaya equivocado. ¡Ni mucho menos! 
Tenemos que tener sumo respeto a los caminos del 



 13  

Señor y cada uno de nosotros tiene que ser fiel a las 
indicaciones de la voluntad del Señor. Si por lo tanto, 
a alguno le lleva por esos caminos los debe seguir. Y 
será bien hermoso este modo de proceder 
generosamente en caminos que al resto de los 
mortales nos parecen extraordinarios y quizás 
imposibles de seguir. Pero lo que quiero recalcar es 
que la santidad no está formalmente en esas rarezas 
o en esos caminos especiales, sino que la santidad en 
el fondo no es más que el cumplimiento fiel de la 
voluntad de Dios sobre nosotros. 

Cada uno de nosotros tiene su misión en la 
tierra. Una misión que es querida por Dios, asignada 
por Dios. Una misión que hemos de cumplir día a día 
a lo largo de nuestra existencia. Que no es solo una 
misión en general, sino que es una misión asignada 
cotidianamente. Que no se trata solo de 'morir bien', 
como a veces lo pedimos y es bueno pedirlo: Tener 
una santa muerte. Pero es fundamental que pidamos 
al Señor una santa vida. ¡Lo que es importante!, el 
Señor nos ha dado la vida para vivir, la vida para 
cumplir una misión. No solo la muerte, para en ese 
último paso llegar a salvarnos, sino que lo que hemos 
de pedir asiduamente al Señor es que nos conceda 
una vida santa hasta la muerte, pero una vida santa. 
Vivir santamente hasta el momento mismo de 
entregar nuestra existencia. 

Tenemos una misión que el Señor nos asigna a 
cada uno de nosotros, y esa misión no es simplemente 
la de no pecar. Esto es lo que el Concilio quiere 
recalcarnos. A veces, ante las exigencias de la vida, la 
mentalidad que puede surgir en nosotros es la de: —



 14  

Bien, yo no soy religioso, yo no soy sacerdote, yo no 
soy un monje de clausura; entonces, yo me contento 
simplemente con no ofender a Dios. Es verdad que es 
muy hermoso el no ofender a Dios. Es cierto que no 
debemos pecar. El pecado es un límite. Pero no es 
simple misión de Dios únicamente el no pecar, sino 
ese viene a ser como un límite. Sería como decir: —
Uno debe seguir la carretera sin salir de ella, sin caer 
por un precipicio. Pero con esto no hemos dicho a 
dónde va esa carretera, qué es lo que yo tengo que 
recorrer a través de la carretera. Por lo tanto, no se 
trata simplemente de no caer en el precipicio, sino se 
trata de vivir esa vida. 

Claro está que el límite —lo que nosotros 
llamamos pecado—, el límite que Dios nos pone no es 
un capricho de Dios. Esto es claro y es bueno que lo 
tengamos también presente. No es que Dios nos haya 
prohibido ciertas cosas como por capricho de Dios, 
como por fastidiarnos a nosotros. No. Dios nos ha 
creado, Dios conoce lo que somos y lo que es 
conducente a nuestra plena felicidad. Y cuando de 
hecho nos prohíbe algo es porque no corresponde a 
nuestra dignidad ni es camino de nuestra felicidad. 
Esto es claro y debemos tenerlo claro. No veamos 
nunca a Dios con una imagen como de un déspota 
que 'se le ha ocurrido' simplemente limitarnos de 
alguna manera. No es ese el sentido. El sentido más 
bien lo veríamos en el sentido por el que, cuando 
nosotros adquirimos un instrumento, un 
electrodoméstico, se nos da con el aparato un libro de 
instrucciones donde se nos indica cómo debemos 
usarlo y se nos advierte que determinadas 



 15  

intervenciones sobre ese aparato pueden ser fatales 
para su subsistencia. Y así se nos dice: '¡No haga 
nunca esto! ¡No lo conecte a tal voltaje!' Que yo no 
considero jamás como un capricho que se me impone, 
sino como iluminación que me hace entender cuál es 
el uso recto de ese instrumento que he adquirido. 
Entonces yo me atengo a esas normas porque el que 
lo ha construido lo conoce, sabe cómo funciona. En 
cambio, yo puedo sentir tentación de emplearlo de 
otra manera, ¡y por eso me advierte! Esta suele ser 
siempre nuestra tensión interior. 

Lo que pasa es que, cosas que a nosotros nos 
parecen dolorosas y que a nosotros nos parecen 
contrarias a nuestra felicidad, ¡son el camino de la 
felicidad! Voy a mencionar solo un caso, por ser su 
actualidad en este momento: Cuando el Señor dice: el 
matrimonio es indisoluble, ¡no lo hace para fastidiar 
al hombre, sino porque le ama!, por su bien. Porque 
le ama, ¡porque sabe que ese camino no es el de la 
felicidad!, que ese camino es verdaderamente dañoso 
para el hombre. Como el hombre tiene la inclinación 
de dejarse guiar por el capricho y tiene la inclinación 
de dejarse guiar por lo que es más placentero en un 
momento, le advierte: —No debes hacer eso, ese 
camino no lleva a la felicidad. El camino de la 
felicidad, aunque sea en ciertos momentos doloroso, 
pero es el verdadero camino que Dios nos señala: el 
camino de la maduración, el camino del temple 
interior, el camino de la fidelidad a lo que es el 
verdadero amor. Esto respecto a ese límite que 
decíamos, 'no pecar'. Bueno, ese es un límite, es un 
límite que hemos de tratar de observar siempre. 



 16  

Pero sería equivocado el que una de vosotras se 
contentara simplemente con decir: —No pecar. No 
sería corresponder a los planes de Dios. Y no vale 
decir: —Ah, es que yo no soy religiosa, yo no soy 
monja de clausura. ¡No vale decir eso! Precisamente 
la gran lección del Concilio es esta: «Todo cristiano, 
sea cual fuere su estado, condición, está llamado y 
aun obligado a la santidad», está llamado y aun 
obligado al seguimiento fiel de los designios de Dios. 
¿Qué quiere decir esto, con otras palabras? 
Simplemente esto: Que cada una de vosotras como 
fiel cristiana que es, tiene obligación de hacer 
todo el bien del que es capaz. Esa palabra 
'obligación' la matizaré. No quiere decir que es bajo 
pecado, no es en ese sentido. Pero nadie puede 
desentenderse del bien que puede hacer. 'Que puede' 
se entiende en un sentido razonable, en un sentido 
evangélico; no en un 'poder' absoluto, sino el bien que 
se puede hacer. Todos estamos obligados a hacer todo 
el bien que podemos hacer. Esa es la postura 
cristiana. ¡Y la santidad no es más que esto! La 
santidad es esa disposición habitual de agradar en 
todo al Señor, de realizar en todo momento lo que 
más agrada al Señor.  

Naturalmente que esto lo tenemos que vivir en 
nuestra vida cotidiana. Entonces, siguiendo esto en 
el Concilio, cuando el Concilio va orientando cómo se 
puede realizar esto, si hasta ahora digo: —Es que 
tenemos que tender a la santidad, es verdad. «¡Todo 
cristiano!, sea cual sea su estado, condición o edad —
¡en todo momento!, ¡siempre! —está llamado y 
obligado a la santidad». Está llamado y obligado a 



 17  

hacer todo el bien del cual es capaz, en orden a su 
santificación y en orden a la ayuda de los demás. El 
cristiano no puede involucrarse en sí mismo, 
retraerse, desentenderse. No puede hacer esto, sino 
que tiene que hacer todo el bien del cual es capaz. 
Ahora bien, esto nos lleva a comprender que el 
Concilio mismo al final del número 42 de la 
Constitución sobre la Iglesia nos indica este camino 
que tenemos que seguir, y lo hace en un párrafo que 
encuentro magistral y que nos va a servir de 
consideración y de reflexión. Dice así: «Todo cristiano, 
sea cual fuere su estado, condición o circunstancias, 
¡y a través de ellas! se santificará cada día más». 

Primera observación: «Todo cristiano, sea cual 
fuere su estado, condición, circunstancia, y a 
través de ella». La gran tentación nuestra muchas 
veces es la de hacer una especie de 'corte' entre lo que 
es nuestra vida real diaria y lo que es la santidad. 
Entonces claro, tengo una vida de familia, tengo unos 
problemas familiares, tengo unas circunstancias 
difíciles en medio de las cuales yo vivo. Y procuro de 
vez en cuando alejarme de esa circunstancia, de esa 
situación para, a ver si consigo santificarme un poco, 
porque si no me desentiendo de esto no me puedo 
santificar. Esto es equivocado. Nosotros hemos de 
santificarnos en las circunstancias donde el Señor 
nos ha colocado ¡y a través de ellas! Esto hay que 
tenerlo muy metido dentro para nuestros Grupos. A 
través de ellas es la circunstancia familiar concreta, 
es tal persona que está en casa, que está enferma, 
que es molesta, que quizás me agota la paciencia. ¡No 
se trata de huir de eso!, sino es el camino de la 



 18  

santificación. Solo que yo me habitúe a ello, a no 
considerar simplemente como una especie de huida 
lo que yo pretenda, sino en esas circunstancias. Y el 
trabajo que uno tiene y los quebraderos de cabeza que 
a uno le vienen, esa es la sustancia de nuestra 
santificación. ¡Ahí tiene que ser! Por eso la palabra del 
Concilio es muy luminosa: «en esas circunstancias, 
estado, condición ¡y a través de ello! nos 
santificaremos cada día más». 

Solo que el Señor nos iluminase para 
comprender cómo debemos encauzarnos, cómo 
debemos asentarnos donde el Señor nos ha colocado. 
No considerándonos allí como de paso, no 
considerándonos allí como en circunstancias donde 
la santidad es imposible, que yo tengo que dejar para 
ser santo. El enfermo que está en la cama siempre 
piensa: Cuando me ponga bueno, me podré entonces 
dedicar a la santidad. No es 'entonces', ha de ser 
cuando está enfermo, a través de su enfermedad. Pero 
es que la enfermedad no me deja hacer las prácticas 
que yo quisiera hacer. Es que quizás el camino de 
santidad no es esas prácticas, que no puedes hacer, 
sino estará en la aceptación gozosa, paciente al 
menos, de esas condiciones donde el Señor me ha 
colocado, en esa unión íntima con la voluntad del 
Señor, etc. Pero siempre queremos hacer a nuestra 
manera. 

El gran obstáculo de la santidad es esa especie 
de parapeto de nuestra voluntad propia, de nuestro 
juicio propio, que son los hijos mayores de nuestro 
amor propio, la voluntad propia y el juicio propio: la 
manera mía de pensar, la manera como yo he 



 19  

concebido las cosas. Y resulta que no acabamos de 
dejarnos, de entregarnos y darnos. Entonces resulta 
que lo que nos molesta de alguna manera 'no es el 
camino de la santidad'. ¡Esto lo deja uno a un lado! 
Lo pasa uno como de corrida, como sin detenerse en 
ello, como sin mirarlo, para luego detenerme donde 
yo concibo que está la santidad, que construyo a mi 
manera. Y muchas veces de una manera engañosa, 
porque no es la vida real la que yo acepto. No es el 
camino de Dios, sino que quizás vivo en un mundo de 
imaginación, de construcción mía imaginativa. Y no 
es la realidad donde el Señor me ha colocado y donde 
me ha confiado una misión que realizar. Por eso es 
importantísima esa primera indicación del Concilio: 
«Todo cristiano, sea cual fuere su estado, condición o 
circunstancias, y a través de ellas, se santificará cada 
día más». 

 
¿Cómo se santificará cada día más? Si ya he 

dicho que hemos de santificarnos en las 
circunstancias donde el Señor nos ha colocado, es 
claro que no se trata tanto de determinadas obras que 
haya que hacer, sino del amor y bondad que uno pone 
en esas obras. Es la verdad clara evangélicamente de 
que 'el cristianismo es religión del corazón'. En este 
momento yo haría una insistencia en esta bondad del 
corazón, importantísima. Necesitamos esa bondad del 
corazón. 

Yo supongo y también me parece que sería una 
cosa excelente, que los Grupos leyeran —o en grupo 
o particularmente— la Encíclica del Papa Juan Pablo 
II sobre la Misericordia, Dives in Misericordia, Rico en 



 20  

Misericordia, complemento, continuación en cierta 
manera o complemento, de la primera Encíclica 
Redemptor Hominis. Voy a hacer alguna referencia 
porque es fundamental para este camino de santidad. 
Me parece que es luminoso. Voy a hacer una 
referencia a ciertas ideas claves que allí aparecen. 

Insiste el Papa cómo Dios es misericordioso, es 
fiel. E incluso tiene toda una nota amplísima sobre el 
sentido de ciertas palabras hebreas que aparecen 
para designar esa cualidad de Dios, ese atributo de 
Dios, la misericordia. Va indicando esto: Dios aparece 
desde el Antiguo Testamento no como un déspota. La 
cualidad de Dios no es tanto la que se hace recalcar, 
esa especie de ¡poder dominador de Dios!, ¡que tanto 
nos atrae a nosotros! ¡tanto nos atrae! Sino que la 
gran cualidad de Dios es su preocupación por el 
hombre, preocupación asidua, continua, su bondad 
con el hombre, su misericordia. E indica, va 
indicando ciertas denominaciones cuando se habla 
de la fidelidad de Dios, primero. Dios es fiel. ¿Fiel a 
qué? Fiel a su amor al hombre. Le ama al hombre, es 
constante, fiel. Y es fiel incluso en el pecado del 
hombre. ¡Le sigue amando! Esa fidelidad de Dios por 
lo tanto, es misericordiosa, perdonadora. Es la 
fidelidad de Dios llena de misericordia. 

Pero luego recalca que otra de las designaciones 
a Dios en el Antiguo Testamento es precisamente el 
'rahamin'. Habla de lo que son, la palabra 'rahamin' 
—esa palabra hebrea que el Papa cita— viene de la 
raíz 'rehem' que significa 'seno materno, entraña 
materna'. Entonces quiere decir que Dios tiene 
entrañas maternas. Cuando hablamos: «Por las 



 21  

entrañas de misericordia de nuestro Dios», queremos 
decir que Dios se conmueve como una madre ante el 
mal de su hijo, ante el pecado, ante la miseria del 
hombre. Se conmueve. Suelen recalcar esto los 
mismos escritos del Antiguo Testamento: que la 
misericordia de Dios es eterna, es fiel. En el mismo 
Miserere decimos: «Ten piedad de mí según tus 
entrañas de misericordia», entrañas maternas. 
Diríamos que es como el matiz materno de la fidelidad 
de Dios. Dios es una fidelidad sólida, pero de entrañas 
maternas. Y para describir esta palabra usa muchas 
veces la Escritura esta expresión que es: que tiene 
‘cantidad de entrañas maternas’, 'rab rahamin'. 
¡Tiene unas entrañas maternas infinitas de 
misericordia, de bondad, de amor! 'Rab rahamin', eso 
es Dios. ¡Y su misericordia es eterna! ¡Su ira!, Dios se 
aíra. También es verdad, lo dice la Escritura. Su ira, 
es su condenación, es el disgusto de Dios por el 
comportamiento del hombre. Pero «su ira dura un 
momento». En los comentarios de los autores, de los 
rabinos dice a veces que dura «lo que un gallo sobre 
una pata», ¡que no dura apenas nada! Otras veces «lo 
que el blanco de la cresta del gallo dura en el alba». 
¡Es un momento! y ya no dura más, la ira de Dios. En 
cambio, su misericordia es eterna y vuelve a abrirse. 
Así aparece continuamente. 

El Papa va recordando esto: La misericordia de 
Dios, Dios misericordioso. Y expresa cómo esa 
misericordia se revela plenamente en Cristo, que es 
personificación de la misericordia de Dios. En Él se 
encarna la misericordia de Dios. «Y en la cruz aparece 
la justicia, que viene del amor y conduce al amor». 



 22  

Habla pues de esa bondad de Dios, bondad infinita: 
«Sed misericordiosos como vuestro Padre es 
misericordioso». 

Pero al hablar de esta gran misericordia de 
Dios, misericordia infinita de Dios para con nosotros, 
él recalca que esa misericordia la hemos de sentir 
sobre nosotros. Necesitamos de la misericordia de 
Dios. Esto es muy importante para nuestra santidad. 
El sentir la misericordia de Dios y la necesidad de 
la misericordia de Dios es el camino de la 
humildad. Nuestro gran pecado es la soberbia, el 
sentirnos autosuficientes, esa dureza que tenemos 
con los demás, con nuestros proyectos, con nuestras 
maneras de ser. Esa dureza que lleva consigo luego 
posturas socialmente insoportables, ¡condenatorias 
de los otros, ásperas, duras! Incluso en el orden 
familiar, posturas de poner un rostro serio, poner la 
cara seria para hacer pesar a los demás lo que nos ha 
disgustado a nosotros, ¡que de alguna manera lo 
sienta! Ese sistema que solemos llamar en el lenguaje 
normal 'los morritos': poner morritos para un 
momento, para un tiempo, dos o tres días, ¡para que 
lo sienta! Todo eso en el fondo son expresiones de 
soberbia, soberbia herida, soberbia que busca las 
estratagemas para seguir adelante. Esta persona no 
quiere reconocer que necesita la misericordia de Dios. 
No se abre a la misericordia de Dios. Y es tan hermoso 
invocar la misericordia de Dios, pero con postura que 
corresponde a esa petición de misericordia. Saberse 
necesitado de la misericordia de Dios. Es importante, 
sentir la misericordia de Dios. 



 23  

Pero no solo sentimos la misericordia de Dios, 
la necesidad de la misericordia de Dios. Hemos de 
sentir también la necesidad de la misericordia de los 
demás sobre nosotros. El que se cree justo con todos, 
¡que a nadie debe nada!, ese no vivirá una vida 
humilde. Y no contribuirá a la unidad y a la paz del 
mundo, de la familia. No. La persona perfeccionista 
que cree tener siempre razón, que cumple con todos: 
Una madre de familia que hace todo lo que tiene que 
hacer y ella por su parte, 'los otros son los que podrán 
faltar, pero ella nunca', no contribuye ciertamente a 
la paz y a la unión. Necesitamos que tengan 
misericordia de nosotros también los demás: Los 
padres, que sus hijos tengan misericordia de ellos. 
Los hijos, que sus padres tengan misericordia de 
ellos. La mujer, que su marido tenga misericordia de 
ella; y el marido, que su mujer tenga misericordia de 
él. ¡Este aspecto es fundamental! El Papa lo recalca 
cuando insiste en que «el orden perfecto querido por 
Dios no se establece solo con la justicia». Esto es muy 
importante. Solo con la justicia no haremos una 
sociedad humana. ¡La justicia tiene que venir del 
amor! ¡No es que hay que saltarse la justicia!, hay que 
observarla. Pero debe venir del amor y debe conducir 
al amor y debe estar impregnada de bondad, de 
misericordia. No pues, una especie de autosuficiencia 
de quien ha dado lo que tiene que dar y no hay más. 
No. Es esa delicadeza humilde. La humildad es la 
gran virtud, la gran virtud que es la necesaria para 
establecer una convivencia. Humildad que no es 
apocamiento —eso ya no es humildad—, sino que es 
prontitud, que es sencillez. 



 24  

 
Cuando hablo a los matrimonios siempre suelo 

recalcarles lo que llamo 'los tres grandes del 
matrimonio' que son: Por favor, Gracias, Perdona. Es 
como el aceite que sostiene la vida de amor del 
matrimonio. Pero yo lo generalizaría, esto vale de toda 
vida. Es la misericordia. 

Por favor, ¿qué quiere decir? No es que exijo 
una justicia. ¡Yo pido misericordia! Ese es el por favor 
verdadero. No: —¡Tienes que darme esto, es tu deber! 
No es eso. Pido un favor. ¿Por qué? Porque el amor 
siempre pide un favor. El amor nunca puede ser: —
Es que se lo debe dar. —No es eso. ¡Será verdad que 
lo debe dar! Pero lo debe dar como obra de amor. Por 
lo tanto, yo pido y solicito ese amor. Por favor. Esto 
vale incluso, deberíamos tenerlo en toda nuestra 
convivencia, incluso en lo que es ejercicio de justicia: 
Es el saber dar, el saber comprar, vender, con amor, 
al mismo tiempo con esa delicadeza de corazón que 
se pone en lo que se hace. Es la justicia impregnada 
de amor. De ahí ese por favor, que es la conciencia de 
que necesito de la misericordia de los demás. Porque 
me pueden dar lo que es justo, pero yo no tengo 
derecho a pedir que se me dé con amor. Eso no tengo 
derecho estrictamente hablando. Pero lo necesito. 
Porque una vida en que no hubiera más que el puro 
ejercicio de la justicia, esa vida ya no sería humana, 
y mucho menos evangélica. Por favor. 

Luego viene el otro aspecto: Gracias. Cuando 
uno recibe cualquier aspecto, ¡incluso de justicia!, 
doy las gracias. Doy las gracias porque, aun cuando 
era justo y me lo debe dar. Eso que a veces solemos 



 25  

decir incluso en el lenguaje normal nuestro: —
Muchas gracias. Dice: —No hay de qué. —Muchas 
gracias. —Es un deber. ¡Es cierto que es un deber, 
pero yo le doy las gracias! Porque el deber está 
impregnado para mí de un agradecimiento a quien me 
lo hace, de esa actitud interior de bondad de corazón, 
de que Dios es para nosotros ejemplo. Por eso: Por 
favor, gracias. 

Perdona: Esa conciencia de necesitar de esa 
misericordia. Perdona. Pues sí, me habré pasado, 
perdona; o no lo he hecho con la delicadeza suficiente. 
Yo siento que también necesito que los demás tengan 
misericordia de mí. 

Por lo tanto, esto nos coloca en un tono que es 
tan enormemente importante. Es la gran Encíclica de 
la misericordia: Necesito de la misericordia de Dios, 
necesito de la misericordia de los hermanos. Necesito, 
¡de todos!, de los otros. En la sociedad, en la Iglesia, 
¡en todo!, necesito. Un párroco necesita de la 
misericordia de los feligreses, la necesita. No es que 
él hace todo correcto y no necesita que nadie… No, 
son tantas pequeñas cosas y realmente, que tengan 
comprensión, benignidad para con él. Esa actitud 
interior: esa fidelidad, esas entrañas, esas entrañas 
de comprensión, esa actitud previa de 
magnanimidad, de benevolencia, de bondad, que es 
tan fundamental para que nuestra convivencia sea 
evangélica de verdad. Esto es la contribución nuestra 
a esa Unión de que hablábamos. Es pues, el carácter 
de la santidad, está aquí, en este corazón. 

«Y por nuestra parte —indica todavía el Papa—
, hemos de ser también portadores y transmisores de 



 26  

misericordia». Sintiendo nosotros la misericordia de 
Dios, la debemos transmitir. Ser instrumentos de 
misericordia. —¿Misericordia con quién hemos de 
tener? —Con todos, amigos y enemigos, misericordia. 
Misericordia con los miembros de nuestra familia, y 
pronto a hacer esa misericordia con todos. Y, una idea 
preciosa del Papa: Misericordia también con Cristo, 
con Dios. Lo admirable de la obra de la Redención es 
que en ella Dios ha querido presentarse a nosotros 
pidiendo nuestra misericordia. El Papa recalca que 
«cuando Jesús moría en la cruz, los hombres no 
tuvieron misericordia de Él», no tuvimos misericordia 
con Él. El Señor se presenta con su Corazón abierto 
en la cruz pidiendo nuestra misericordia, que 
tengamos misericordia de Dios mismo ¡en Él!, en la 
cruz. Ese Dios Redentor nuestro que ha querido 
también Él pedirnos esa respuesta de amor. Y al 
mismo tiempo, se nos presenta en los necesitados, 
donde también pide nuestra misericordia: «Lo que 
hacéis a uno de éstos a Mí me lo hacéis». Nos abre 
pues, un horizonte maravilloso. La vida cristiana, la 
revelación de Cristo es revelación de la misericordia 
de Dios y es introducción en el mundo del Corazón 
Misericordioso, del Corazón que es así: 
«Bienaventurados los misericordiosos porque ellos 
encontrarán misericordia». Bienaventurados pues, si 
imitamos así lo que Cristo nos enseña. Este ha de ser 
el tono interior de nuestra vida, esta verdadera 
misericordia. 

 
Con esto estábamos ya en aquella definición 

que pone el Concilio de lo que es la santidad. La 



 27  

santidad decíamos que «cada fiel, en las condiciones 
de vida en que se encuentra, en las circunstancias en 
que esté y a través de ellas se santificará cada día 
más». ¡No haciendo cosas raras, sino ahí!, poniendo 
ese corazón, ese corazón como el de Cristo: Ese 
corazón bondadoso, misericordioso, comprensivo. 
Ese corazón bueno del que brotarán luego las obras 
de justicia. ¡Es necesario! Es claro, esto no nos exime 
de decir: —No, pues yo como le quiero mucho, no 
tengo por qué cumplir la justicia con él. Lo cumplo, 
pero con corazón misericordioso, bondadoso, con 
corazón lleno de amor. 

Puesta esta base, esta actitud del corazón —
que hemos de cuidar tanto en nuestra vida, esa 
bondad del corazón—, indica en esa frase del Concilio 
hablando de la santidad, que en las circunstancias 
que el Señor permita en nuestra vida y a través de 
ellas nos santificaremos cada día más. Y pone aquí 
las condiciones: 
Ø Primero, «si recibe todo en espíritu de fe de la mano 

del Padre», primera condición. 
Ø Segundo, «conformándose con su voluntad». 
Ø Tercero, «manifiestan en su vida, incluso en su 

relación con el mundo material, el amor con que 
Dios ama al mundo». Es reflejo de esa 
misericordia, de ese amor con que Dios ama al 
mundo. 

 
Por lo tanto, son: Aceptándolo todo en espíritu 

de fe de la mano de Dios; segundo, conformándose 
con su voluntad; tercero, manifestando la caridad con 



 28  

que Dios ama al mundo. Vamos a indicar muy 
brevemente estos tres aspectos. 

Primero: «Recibiéndolo todo de manos del 
Padre», esta es una condición esencial. Es decir, es 
captar realísticamente nuestra situación en cada 
momento: Estamos donde el Padre nos ha colocado, 
rodeado de las circunstancias que el Padre nos envía, 
ha permitido. Solo que hay que aclarar aquí un punto, 
que es este: ¿En qué sentido todo viene del Padre? 
Algunos se resisten a esta idea en algunas ocasiones. 
Concretamente en alguna desgracia que ha ocurrido, 
un accidente, y me dice: —¿Cómo Dios puede permitir 
esto? ¿Cómo esto viene del Padre?, ¿en qué sentido? 
Y claro, en nuestra manera de ver muchas veces 
somos tan infantiles que creemos que Dios tiene que 
—si nos ama— impedir todo mal nuestro 
automáticamente. Eso es no caer en la cuenta de la 
seriedad del amor de Dios a nosotros. Eso sería como 
un niño o una niña que dijese: —Mi madre no me 
quiere porque me hace ir a la escuela, que a mí no me 
gusta, donde yo paso malos ratos. Si mi madre me 
quisiera me dejaría ir a jugar por ahí. Sin embargo, 
no es verdad, eso es falta de esa seriedad. 

Pues bien, lo mismo: Dios no actúa 
normalmente por milagros, sino que nos quiere, pero 
no caprichosamente; si no, no sería Dios. Entonces, 
nosotros vivimos en una condición en la cual nos 
hallamos en las consecuencias del pecado original y 
de los pecados personales. Por lo tanto, en una 
creación que no dominamos, que se rebela contra 
nosotros. Por poner un ejemplo, en un accidente Dios 
no va a intervenir 'milagrosamente'. Porque las 



 29  

condiciones en que estas cosas han sucedido quizás 
ha habido descuido de una persona, un 
comportamiento libre, alocado, que ha bebido 
demasiado, conducía el coche con exceso de 
velocidad, sin control de sus reflejos, y se echó sobre 
el otro. Dice: —¿Cómo Dios lo permite? —¿Qué 
quiere, que haga Dios un milagro? Si eso el Señor nos 
lo ha dejado a nosotros. Cada uno de nosotros es 
responsable. Por lo tanto, Dios no quita al hombre su 
libertad por maneras milagrosas. No queramos que 
cuando me toca a mí, Dios intervenga con un milagro 
para que a mí no me haga sufrir en nada. Eso sería 
pensar mal de Dios. Dios es mucho más serio que 
todo eso. 

Ahora bien, es verdad que Dios 'podía 
impedirlo'. Pero sería por una intervención 
extraordinaria que Dios no realiza en ese caso 
concreto —y la realizaría si fuera necesario—, pero no 
la realiza porque en el fondo Dios se fía de nosotros, 
confía en nosotros. Y Dios sabe, y Dios me da la gracia 
para que yo sepa asumir esa consecuencia, en último 
término, del pecado del hombre en amor. Y de esta 
manera, ayudarme de eso mismo para la elevación, la 
santificación y la Redención del mundo. No seamos 
pues, tan egoístas que consideremos que lo que Dios 
tiene que hacer es hacer que yo no tenga ningún 
disgusto en nada. No es eso. Es mucho más grande el 
plan divino. ¡El Señor me ayuda y me asiste! Lo 
mismo que una madre: No es simplemente que esta 
niña no se lleve un disgusto. ¡Le ayudará a ello! ¡Le 
ama! ¡Le buscará los medios, le tratará de convencer!, 



 30  

¡por todo lo que sea! Pero, no le exime de lo que ha de 
ser el proceso de su misma maduración. 

En este sentido podemos decir de verdad que 
nada viene a nosotros sin Dios, nada. Por lo tanto, en 
espíritu de fe lo que tengo que ver yo es: Todo viene al 
menos permitido por Dios, en cuanto que Él no ha 
intervenido positivamente para impedirlo. Entonces, 
¿mi postura ante esto cuál ha de ser? «Aceptar en 
espíritu de fe». Es ese grito: —'¡Señor, mejor así! 
¡Gracias!' ¡Lo primero!, aunque no entiendo nada. —
Señor, mejor así, gracias. Primer paso. Esto no es que 
nos lleve a una especie de resignación al tipo indio. 
No. Es un primer paso: Una aceptación. ¡No una 
rebelión, no una ira! Esto es lo que puede destrozar 
nuestro corazón. La ira no es de Dios. La ira, me decía 
una vez una persona muy buena que hablaba de la 
necesidad del espíritu bueno, y hablando de 
comunidades donde notaba ese espíritu bueno que le 
daba confianza, me dijo: —'En una ocasión sentí por 
primera vez en una de aquellas reuniones la ira'. Y me 
decía: —'¡Y qué dulce es la ira, qué dulce es!' ¡Qué 
desahogo encuentra uno en la ira! ¡Cómo queda uno 
como sabroso en la ira! —'Pero me dio vértigo —
decía—, me dio vértigo que yo pudiera dejarme llevar 
de esa ira'. La ira es una tentación verdadera, porque 
ese desahogarse, ese revolcar a la otra persona, eso 
tiene una especie de satisfacción enorme. Y en cambio 
¡es mala! ¡Eso puede venir!, como esa especie de 
rebelión, de no aceptación. Y este no es el camino del 
espíritu misericordioso y bueno, del que sabe que 
necesita misericordia. 



 31  

Por eso, el primer paso es aceptar en espíritu 
de fe. Es decir, reconocer que aquí donde estoy tengo 
una misión que cumplir, que tengo que contar con 
estas realidades concretas, que las tengo que asumir. 
Yo lo acepto, acepto esta situación en la cual yo me 
encuentro. ¿Quiere esto decir que voy a aceptarla 
pasivamente sin hacer nada? ¡No!, pero acepto. Mi 
reacción no es de ira, no es de rebelión, no es de odio. 
Es de aceptación: —'Señor, aunque no vea nada, 
mejor así. ¡Gracias!' ¡Y no me quedo así! 

Viene el segundo paso: «Conformándose con 
la voluntad de Dios». Notemos que conformarse con 
la voluntad de Dios no es una realidad puramente 
pasiva de decir: 'aceptando y resignándose a la 
voluntad de Dios'. No, sino que en ese momento, una 
vez aceptado, mi pregunta inmediata tiene que ser: —
'Señor, ¿y qué quieres Tú que yo haga ahora en estas 
condiciones?' Yo he quedado imposibilitado por ese 
accidente, estoy paralítico, muy bien, ¡acepto! Pero 
vengo enseguida: —¿Qué quieres que haga en este 
momento? «Conformarse con la voluntad de Dios», 
segundo paso. Es colaborar con la voluntad de Dios, 
realizar los planes de Dios, conformarme. No es pues, 
'conformarse' en ese sentido de: —Bueno, pues me 
conformo con mi suerte. No es ese sentido, sino 
adecuándose con la voluntad de Dios, que en esas 
circunstancias busco, pregunto, investigo. Para salir 
por ejemplo de un estado de pobreza en el cual me ha 
hundido una desgracia, pues bien, yo lo acepto. 
¿Ahora qué voy a hacer? Voy a sacar todos los 
recursos que yo tengo, voy a trabajar lo más posible; 
incluso puedo llevar a esa persona a los tribunales. 



 32  

Pero no con amargura, no con ira, no con rebelión, 
sino con bondad de corazón, con espíritu lleno de 
misericordia. Conformándome con la voluntad de 
Dios, realizando los planes de Dios. 

Y tercer aspecto: «Manifiestan en toda su vida 
el amor con que Dios ama al mundo, incluso en la 
relación con los demás y con el mundo material». De 
esta actitud, esto es lo que tiene que ir en nosotros 
creciendo, ir transformándose el corazón para en todo 
ser siempre buenos con todos, ilimitadamente buenos 
con todos. Y de esta manera ser revelación del amor 
misericordioso de Dios. 

Es pues, todo un proyecto de santidad el que se 
nos pone ante los ojos, maravilloso. Hemos de pedir 
al Señor y a la Virgen como intercesora nuestra, que 
nos conceda realizar esa misión. Que nos sintamos, 
todos los que formamos parte de los Grupos, 
llamados y obligados a la santidad, para ser de esta 
manera operarios, artífices de la unidad y de la paz. 

 
 



 33  

4.2.- VISIÓN CRISTIANA DE LA 
MUERTE 

 
Ejercicios Espirituales Religiosas 1995 

Homilía 20ª 
 

Estamos meditando, meditábamos ayer, 
proponíamos la ascensión del Señor, y recalcábamos 
que con esa ascensión del Señor por primera vez la 
naturaleza humana está sentada a la diestra del 
Padre. En Él todo el género humano ha sido 
glorificado también y en cierta manera —como dice 
san Pablo—, nosotros mismos hemos sido sentados 
con Él en la gloria del Padre. Porque esa ascensión de 
Jesús es preanuncio de lo que será también nuestra 
glorificación, una glorificación que se realizará 
plenamente en la venida de Cristo, cuando nosotros 
resucitados también, seamos llevado con Él a la gloria 
del Padre. Es a lo que se refiere san Pablo escribiendo 
a los de Tesalónica. En aquella comunidad habían 
surgido sus problemas, sus dudas sobre la muerte, 
sobre el más allá. Y san Pablo les contesta con estas 
líneas consoladoras para nosotros y que son 
indudablemente una fuente de esperanza: «No 
queremos que ignoréis la suerte de los difuntos», es 
algo que os queremos comunicar porque interesa 
para la salvación. No nos dice muchos detalles de lo 
que será esa vida eterna, pero sí nos da unos puntos 



 34  

de apoyo, y esos puntos de apoyo son confortadores y 
consoladores. Por lo tanto, les dice que les va a hablar 
de la suerte de los difuntos «para que no os aflijáis 
como los hombres sin esperanza». 

Siempre ha habido en la humanidad una parte 
de ella que se abandona a los bienes de esta tierra 
porque no tienen esperanza; y entonces ante la 
muerte se afligen como gente que no tiene esperanza 
en el más allá, y todo eso colorea la vida que viven. 
Hablar de la muerte a quien no tiene fe en la otra vida 
no es arrancarle del camino del desorden y de la 
pasión y del disfrute terrestre, sino al contrario: 
siempre para los no creyentes, el pensamiento de la 
muerte les ha llevado a lanzarse desenfrenadamente 
a la satisfacción de sus pasiones. Es conocido el grito 
de los paganos sumergidos en los placeres de la tierra 
que decían: «¡Comamos y bebamos, que mañana 
moriremos!». La muerte no les frena en ese deseo, sino 
al contrario: —mañana ya no podremos disfrutar, la 
vida es breve, hay que aprovecharla para sacarle el 
jugo, para disfrutar de los placeres en el poco tiempo 
que disponemos, y ese tiempo que no se nos escape, 
que no se pierda el tiempo. Como suelen decir: —que 
no se pierda la juventud, que la juventud se 
aproveche y disfrute de la vida. Y la muerte les causa 
una tristeza: la tristeza de haber acabado todo y de ya 
no poder disfrutar. Es como el corte de sus 
satisfacciones. Y entonces ante los muertos se afligen, 
porque han desaparecido para siempre, como se 



 35  

afligen hoy día muchas veces, aun en otros niveles. Y 
hay personas que no habiendo puesto el corazón en 
los pobres, en los necesitados, lo han puesto en un 
animal; y cuando se les muere ese animal sufren 
aflicciones comparables a la muerte de un ser 
querido. Pero eso es la visión terrestre, humana. 

Por lo tanto, «que no tengáis ante la muerte la 
actitud de los que no tienen esperanza en el más allá», 
y por eso tenéis que conocer. Porque el pensamiento 
de la muerte, es decir, la justa valoración de la muerte 
incide en la calidad y en el tenor de la vida que 
vivimos. Está condicionada por eso. Porque, o la 
muerte es todo y entonces la vida es nada; o la muerte 
es nada y la vida es todo. 

Pues bien, ¿cuál es esa visión cristiana que 
podemos verla iluminada por la ascensión del Señor? 
En efecto dice: «Si creemos que Jesús ha muerto y 
resucitado», que este es el punto de partida. Hemos 
visto Cristo glorificado y creemos en Él. «Si creemos 
que Jesús ha muerto y resucitado —si es verdadera 
nuestra fe—, del mismo modo a los que han muerto, 
Dios, por medio de Jesús los llevará con Él». ¿Qué 
quiere decir llevar con Él? Con Cristo: por medio de 
Jesús los llevará con Jesús; o los llevará Dios, el 
Padre con Él. Las dos cosas pueden tener perfecto 
sentido puesto que las dos están unidas. Jesús decía 
en el capítulo 14 del evangelio de san Juan: «Volveré 
a vosotros y os tomaré conmigo —con Él—, para que 
donde Yo estoy, estéis también vosotros». Ahí nos 



 36  

indica ese seno del Padre donde está Él. Y 
tomándonos con Él, tendremos la morada también 
nosotros en el seno del Padre. Por lo tanto es 
apoyándonos: si Cristo murió y resucitó, entonces los 
que han muerto, por medio de Jesús, Dios los llevará 
con Él. 

«Esto es lo que os decimos como palabra del 
Señor», palabra no nuestra. Él suele distinguir: —este 
consejo os doy yo no porque lo he recibido así, sino 
porque también yo tengo la mente de Cristo, y es el 
consejo que yo os doy. Pero otras veces dice: —lo que 
transmito es palabra del Señor, no es pensamiento o 
deducción mía. «Esto es lo que os decimos como 
palabra del Señor». 

Entonces claro, esto se plantea, para nosotros 
es una esperanza consoladora en la cual tenemos que 
vivir. Podemos decir que el pensamiento de la muerte, 
ese pensamiento de la muerte hay que utilizarlo 
correctamente. Porque el pensamiento de la muerte 
insistente, volviendo sobre él, de alguna manera 
entristece la vida. También san Pablo lo indica así: 
que realmente es para la naturaleza entristecedor, 
porque indica el término de la mortalidad, de la 
naturaleza. Y por eso no es incorrecto el sentir 
tristeza, el llorar ante la muerte de un ser querido. 
Jesús lloró ante la tumba de Lázaro. Y la Iglesia en su 
Prefacio de difuntos, en uno de ellos, en el que era 
clásico decía: «que si la suerte de tener que morir nos 



 37  

entristece, pero nos consuela la esperanza de la 
futura inmortalidad». Pero lo indica: «nos entristece». 

Y es verdad, cuando uno empieza a pensar en 
la muerte, la vida se le entristece. A no ser que sea de 
tal fe y de tal esperanza, que el pensar la muerte sea 
fuente de alegría, lo cual teóricamente debería 
suceder, porque es pensar en la cercanía de la 
liberación total, en la cercanía del encuentro con 
Cristo, el encuentro cara a cara con el Señor, el entrar 
en la Vida. Todo eso es la muerte. Por eso san 
Francisco de Asís la llama «la hermana muerte», 
porque en realidad lo que nos hace es abrir la 
entrada en los palacios de Dios, en los palacios de 
la Vida, en aquel deleitoso vergel que es el cielo. Y 
teniendo esa fe viva es posible. Por eso digo que 
admite muchas interpretaciones y muchos usos el 
pensamiento de la muerte. Cuando para nosotros el 
pensamiento de la muerte es de alegría y de gozo, es 
una buena señal y es una indicación de que en 
nosotros la caridad y el amor ha superado el temor y 
el miedo, como dice san Juan, que «la caridad echa 
fuera el temor». No tiene ese temor del encuentro con 
Dios, con Cristo. A lo más tiene el temor de perderlo, 
tiene el temor de que ésa su relación personal con 
Dios se pueda romper. Pero en sí no tiene miedo a ese 
encuentro con el Señor. Siente confianza, siente 
alegría, como si le anunciaran que va a sentir una 
consolación vivísima, que el Señor se le va a mostrar. 



 38  

Pues ahí está el momento supremo de ese Jesús que 
se muestra y que acoge y abraza al alma que le ama. 

Esto requiere que amemos mucho a Jesús, 
que le amemos con todo nuestro ser, que no 
admitamos nada que ensombrezca ese amor del 
Señor. Y entonces el pensamiento del encuentro 
con Él será gozoso. A medida que nosotros no 
tengamos el corazón esclavizado por las realidades de 
este mundo, que no tengamos como ilusión de 
nuestra vida —diríamos—, como descanso del 
corazón las cosas materiales perceptibles, ni siquiera 
las cosas apostólicas: el poder ver el fruto que 
estamos haciendo en tal sitio, el poder ver tal triunfo 
de la Iglesia en tal momento, que a veces hasta eso 
nos bloquea en cierta manera, porque querríamos 
alargar la vida para verlo y no tenemos ese 
desprendimiento pleno, total, en donde nuestra 
verdadera ilusión sea la unión con el Señor, la entrega 
a Él; amando ciertamente a todos, pero sin quedar 
esclavizados nunca por las cosas de este mundo, 
entonces nuestra esperanza sería gozosa, porque 
tenemos la ilusión de ver al Señor. Podría significarse 
esto en aquella expresión de santa Teresa en el 
momento en que recibía el viático: «Ya es hora, Esposo 
mío, de que nos veamos cara a cara», con esa ilusión, 
con esa fe viva. Procuremos desarrollar en cuanto sea 
posible estas disposiciones, de manera que el 
pensamiento de la muerte como coronación de una 
vida entregada al Señor y que quiere ser coronada con 



 39  

el don de la vida, nos consuele y nos aliente y sea para 
nosotros una esperanza viva. 

Pero sin llegar a ese grado, es posible que la 
muerte nos produzca una cierta tristeza, es verdad, 
porque perdemos algo que nos agrada, que nos da 
satisfacciones, y hay como una especie de despojo. Si 
no lo hemos hecho antes, lo tenemos que hacer en la 
muerte. Si yo no he sido capaz de dejar aficiones 
desordenadas que tengo, o apegos, o eso que 
llamamos —como consecuencia del pecado 
personal— adhesión a las criaturas, en el momento 
de la muerte lo tengo que dejar a la fuerza. Sería mejor 
que a la muerte le dejáramos el menor trabajo posible, 
porque ya antes lo hemos dejado todo. No hay nada 
ni puedo hacer un testamento de nada, que no tengo, 
porque todo lo he dejado. Así está el Señor clavado en 
la cruz: no tiene nada, en la desnudez total, echando 
a suertes sus vestidos que ya no son suyos, se los han 
quitado también, y no tiene nada, imagen de ese 
despojo con que se afronta la muerte. Pues bien, la 
tristeza puede venir de eso, de que tengo que dejar. Si 
yo me adelantara a dejarlo la tristeza sería menor, 
desaparecería quizás. Pero es humano el que uno 
pueda sentir esa tristeza. Pero no es bueno el estar 
con esa sensación de que está cerca la muerte, la 
muerte puede estar próxima, porque eso nos quita 
energías y no es bueno. 

Nosotros tenemos que trabajar como si 
fuéramos a vivir siempre, con toda el alma, porque si 



 40  

se nos da un tiempo para negociar, porque quede 
poco tiempo no vamos a abandonar los negocios que 
tenemos que hacer y de los cuales tenemos que dar 
cuenta. Si yo le digo a uno: —Tienes tres semanas 
para hacer esta tarea, entonces empieza a pensar: —
Tres semanas es poco, ya está para terminar, 
entonces ¿para qué voy a hacer? No tendría sentido. 
Aun cuando yo supiera que tengo que morir esta 
tarde, yo hoy lo tengo que emplear en el servicio del 
Señor. Esto es lo que es fundamental: que el 
pensamiento de la muerte nunca nos debe aflojar en 
nuestra dedicación a la misión que el Señor nos ha 
confiado. Sería malo el pensamiento insistente de la 
muerte que produjera en nosotros como un 
enfriamiento de nuestra dedicación a la tarea que el 
Señor nos ha encomendado. Y eso podríamos 
repensarlo un poco. 

Cuando estáis trabajando, si os dijeran: —Mira, 
es seguro, mañana vas a morir, ¿qué voy a hacer hoy? 
¡Trabajar todo lo que pueda!, porque me queda poco 
tiempo para rendir cuentas al Señor de mi trabajo que 
Él me ha encomendado. Y yo debo dedicarme a él 
hasta el fin, hasta el último momento cumpliendo 
la misión que el Señor me ha encomendado, de 
modo que pueda decir al final: «Todo está cumplido», 
he amado hasta el extremo de mi vida, he estado 
cumpliendo el agrado del Señor, haciendo la voluntad 
de Señor, trabajando para Él. Sería fatal que yo dijera: 
—interrumpo esto porque tengo que prepararme a 



 41  

bien morir, y prepararme a bien morir. No hay 
ninguna preparación para el futuro como el 
cumplimiento fiel del presente, y eso es lo que nos 
dispone, poniendo amor en ello, purificando nuestra 
intención, trabajando para el Señor, pero siendo fieles 
a lo que el Señor quiere de nosotros. Es decir, que no 
tenemos que vivir muriendo. Me refiero a esto: no 
tenemos que vivir como obsesionados por la muerte 
que incide en nuestra vida ralentizándola, sino que 
hemos de morir viviendo: morir hablando con el 
Señor, entregándonos a Él, cumpliendo su voluntad 
hasta el fin, de manera que el encuentro con el Señor 
nos halle de esta manera. Que toda muerte sea como 
una muerte repentina que nos encuentra en plena 
tarea. 

El Padre Jesús Solano solía decir que la muerte 
repentina era como un abrazo de Cristo por la 
espalda, que a veces son así los amigos, les gusta dar 
esas sorpresas, se le echan a uno encima por detrás 
para abrazarle. Pues bien, así es el Señor. Es como 
un abrazo por la espalda: inesperadamente me 
encuentro cara a cara con Él. Pero si yo estoy 
dispuesto y estoy anhelando cada día ese encuentro 
cara a cara con Él y estoy siempre preparado, nunca 
la muerte será imprevista, porque estoy preparado 
para esa muerte sin estar pensando en ella, sino 
pensando en el Señor y pensando en el servicio del 
Señor. 



 42  

Por lo demás, en esa carta a los Tesalonicenses 
san Pablo explica lo que será el día de la venida del 
Señor, no la muerte de cada uno. Y entonces lo 
explica: «Nosotros, los que vivimos y quedamos para 
cuando venga el Señor», no es que fuese ésa una 
verdad de fe, o que él creyera como elemento de fe que 
el fin del mundo sería durante su vida. Pero sí es 
posible que fuera su personal creencia, que era 
próxima la venida del Señor. Entonces habla: «los que 
estamos en vida y quedamos en vida para cuando 
venga el Señor, no aventajaremos a los difuntos». No 
es que va a haber una diferencia: los difuntos, los que 
mueren están en peor condición; nosotros, los que 
estamos en vida y lleguemos en vida a la venida del 
Señor estemos en mejor condición, no es así. 

«Pues Él mismo, el Señor, cuando se dé la 
orden, a la voz del arcángel y al son de la trompeta 
divina —son esos aspectos escatológicos que se 
indican de esta manera—, Él mismo, el Señor 
descenderá del cielo en majestad», como subió en el 
momento de la ascensión. «Descenderá del cielo y los 
muertos en Cristo», los que han muerto en Cristo, 
como lo decimos tantas veces en la Plegaria 
Eucarística: «los que han muerto en su misericordia». 
«Los muertos en Cristo resucitarán en primer lugar. 
Después nosotros, los que aún estemos en vida 
entonces, seremos arrebatados con ellos en la nube», 
en la nube que envuelve también a la humanidad de 
Cristo al subir al cielo: la nube de la divinidad, de la 



 43  

gloria. «Seremos arrebatados con ellos en la nube, al 
encuentro del Señor —a ir con Él, en el aire—, y así 
estaremos siempre con el Señor». Esta es la 
bienaventuranza: «estaremos siempre con el Señor. 
Consolaos mutuamente con estas palabras». 

Pues bien, la gran preparación es —y así es la 
vida cristiana, como decíamos ayer— una ascensión 
progresiva. Y lo que importa es que ya ahora estemos 
siempre con el Señor. Esa es vuestra vida: estar 
siempre con el Señor. De mil maneras, pero siempre 
con Él: con Él en su Iglesia, con Él en la Eucaristía. 
Estamos siempre con el Señor, con esa 
eucaristización. Que de cualquier parte, estéis en la 
presencia eucarística, siempre con el Señor.  

Y entonces la venida de Cristo será la 
coronación: el paso de ese estar siempre con el Señor, 
a estar siempre cara a cara con el Señor en la 
bienaventuranza infinita con que Él quiere 
envolvernos en su amor y su misericordia. 

 
  



 44  

4.3.- EL CIELO 
 

Ejercicios Espirituales a Matrimonios 
Sevilla 1993 

11ª meditación 
 
 
Cuando el Sínodo de los obispos europeos 

propone en su declaración final, lo que constituye el 
núcleo de la evangelización, destaca junto al amor de 
Dios: «Dios te ama, Cristo ha venido por ti», que ese 
amor del Señor no es un amor aéreo sino el que se ha 
manifestado en Cristo y nos lleva a la comunión con 
El; y esa comunión con Él es una comunión de vida 
eterna, es decir, la vida eterna será lo que llama él 
«amistad cara a cara con Dios». E insiste que esta 
esperanza de la vida eterna es elemento fundamental, 
sin el cual se mutilaría gravemente el mensaje 
cristiano. Por lo tanto, hay que anunciar esa 
esperanza de vida eterna. Y por eso, termina diciendo 
en ese párrafo, «hay que predicar valientemente la 
inmortalidad del alma y la resurrección de la carne». 
Tenemos que vivir en la esperanza de la vida eterna. 
Pues bien, me parece importante en el mensaje de la 
nueva evangelización y vamos a tratar de hablar del 
cielo que se abre a nosotros con la ascensión de 
Jesús.  

En la Constitución Lumen Gentium sobre la 
Iglesia, del Vaticano II, hay trozos preciosos que 



 45  

subrayan nuestra relación con los santos y nos 
hablan del cielo. Se dice por ejemplo: «Mientras 
vivimos en este cuerpo, somos desterrados, estamos 
lejos del Señor y gemimos dentro de nosotros 
anhelando estar con Cristo. Por el mismo amor, 
somos impulsados a vivir más intensamente por 
aquel que murió y resucitó por nosotros, y por ello 
nos esforzamos en agradar en todo al Señor». Así que 
según el Concilio tenemos que tener un anhelo del 
cielo, un deseo: «somos impulsados a vivir más 
intensamente, gemimos y anhelamos estar con 
Cristo». Y en las letanías de los santos, había una 
fórmula que decía: «que levantes nuestros corazones 
a los deseos del cielo, te pedimos, óyenos». Es una 
característica del cristiano su orientación hacia el 
cielo, hacia donde desea llegar, que sabe que es el 
descanso después de la peregrinación de este mundo.  

Tanto el Concilio como el mismo sínodo 
europeo insisten en que no es un escapismo, que no 
nos hace negligentes en el cumplimiento de nuestra 
misión en la tierra sino al contrario, nos da un 
impulso, una serenidad, nos da una fuerza. Porque 
sabemos, que nosotros viviendo en este mundo y 
realizando nuestra misión fabricamos nuestra vida 
eterna. Por lo tanto, no hay nada de escapismo, nada 
de desinterés por la misión presente. Y un poco más 
adelante añade el Concilio: «Por tanto, la unión de los 
viadores —los viadores somos nosotros, estamos en 
vía— con los hermanos muertos en la paz de Cristo, 



 46  

no queda deshecha sino más bien, según la continua 
fe de la Iglesia, se consolida por la comunicación de 
los bienes espirituales». También esto tiene que ser. 
Celebramos mañana la fiesta de Todos los Santos y la 
de Todos los Difuntos. El mes de noviembre tiene un 
cierto colorido: el mes de los difuntos. Y difuntos 
suena a tristeza. No debe ser así, es el mes de los 
santos, el mes de la vida eterna. En el sentido 
cristiano es así y debe ser así. 

En Roma hay un monumento, la tumba de 
Metella, que cuando a los turistas se les explica: —
mire Vd., esto es la tumba de Metella. —Oiga, pero 
¿dice Vd. bien?; pues tiene unos adornos, unos 
coloridos, unas luminosidades, unas plantas, ¡pero si 
esto no es un monumento mortuorio! —Sí señor, es 
una tumba de una cristiana, es la tumba de Metella. 
¡Esto es grande!, es la visión de la fe. ¡Nosotros damos 
un tono! No sé si es por las músicas que les 
acompañan, nos han metido unos tonos de música 
tristes. No sé qué pasa, pero el decir a uno el Requiem 
eternam dona eis Domine, parece que es como decir: 
aquí la losa y se ha acabado todo. Pues está diciendo: 
«Señor, dale la felicidad eterna». La visión cristiana de 
la muerte no es la visión pagana. Por eso les decía san 
Pablo a sus fieles: «No os entristezcáis como los 
paganos que no tienen fe».  

Nuestra unión con los que nos han precedido y 
están en el cielo, no se rompe, se hace más estrecha. 
Dice el Concilio: «según la perenne fe de la Iglesia, se 



 47  

consolida por la comunicación de los bienes 
espirituales». Nos tiene que llenar de alegría saber que 
no estamos separados de nuestras personas queridas 
jamás, ni de Cristo, ni de la Virgen ni de los santos, 
ni de los parientes que nos han precedido. Cuando 
alguien entra en el cielo está más cerca de 
nosotros que cuando estaba sobre la tierra, lo 
mismo sucede con el Señor. Y sucede también con 
todos los fieles, cuando estaban sobre la tierra no 
podían comunicarse sino por signos externos: 
palabras, gestos, cartas, teléfono. Ahora desde el cielo 
nos siguen, se interesan por nosotros, participan en 
nuestras necesidades y en nuestro estado interior. 
Están más cerca que cuando estaban sobre la tierra. 
Por ello habla el Concilio de esta relación, que no se 
ha deshecho sino es más estrecha, «según la fe 
perenne de la Iglesia».  

Esta mirada nuestra hacia el cielo nos lleva a 
fijarnos en una realidad que debe estar muy dentro 
de nuestro corazón. Tenemos que decirlo así: Cristo 
ha subido al cielo y está también con nosotros. El 
subir al cielo de Cristo no es alejarse de nosotros sino 
es su divinización, por la cual, El entra dentro de 
nosotros. O sea, la ascensión al cielo es penetración 
en nuestro corazón. Y está esperándonos, preparando 
para nosotros el lugar donde estaremos siempre con 
El, como dice san Pablo: «Y así estaremos siempre con 
el Señor, con Jesús». Tenemos que reconocer que no 
siempre nos arrebata esta idea. Tenemos una cierta 



 48  

ceguera, el cielo no nos entusiasma, no nos llena de 
alegría y de esperanza, ordinariamente. Y lógicamente 
debería arrebatarnos, producir en nosotros un 
impulso de gozo, de esperanza, algo así como el 
estudiante que ve acercarse las vacaciones. Por lo 
menos debería ser algo así; pero en realidad no suele 
suceder.  

Y ahora, vamos a preguntarnos por qué razón. 
En primer lugar, es verdad que en general, nosotros 
los predicadores hablamos poco del cielo. Por lo que 
sea. En parte es por temor de que diga la gente que 
nos escapamos de la tierra, o porque no vivimos con 
demasiada experiencia personal la realidad del cielo. 
El hecho es que es uno de los temas que debería ser 
frecuente, porque es un consuelo verdadero. No sé 
quién me decía el día pasado que unos ateos decían: 
—Nosotros somos más valientes que vosotros, porque 
nosotros sin apoyo del cielo, sin apoyo de Dios, 
afrontamos la vida. Es como el que dijese: —mira, yo 
soy más valiente que tú porque sin casarme afronto 
la vida. —Pues allá tú, afronta como quieras.—Es que 
yo no creo que existen mujeres.—Pues mira, es una 
fe que tú tienes.—Claro, para ti es más cómodo.—
Bueno, pues puede ser, pero yo vivo en la realidad, no 
se trata de decir si es más cómodo o menos. El Señor 
no ha hecho las cosas para que sean difíciles sino las 
ha hecho a nuestra medida y nos las ha hecho como 
don de Dios, del Dios que quiere ser nuestro consuelo 
y nuestra vida. Y deberíamos tener también presente 



 49  

esa realidad. ¡Es realidad! No nos apoyemos en si es 
más fácil o más difícil sino en si es verdad o no, nada 
más, que es lo que a nosotros nos interesa. 

¿Cuáles son pues, las razones que podremos 
aducir para no tener esa alegría, esa esperanza así? 
Primero, voy a indicar algunas que son insuficientes; 
pero a veces se dan. Para indicar después las que me 
parecen verdaderas razones. Y luego, tratar de 
describir lo que es el cielo, lo que nos espera, lo que 
es nuestra patria. 

Algunos tienen temor de hablar o de poner el 
corazón en el cielo, como si con esto, quisiésemos 
llevar a las almas a una resignación sobre las 
condiciones malas de este mundo: si les insistimos en 
que miren al cielo, que hay que esperar en el cielo, 
que hay que pensar en él, dicen que es resignarse a 
las condiciones menos buenas de la tierra, que es 
como ‘el opio del pueblo’ decía Marx. Por eso tenemos 
que encarnarnos en la tierra y —dicen— no querer 
pensar en el cielo, porque entonces no nos 
interesaríamos suficientemente. Ciertamente no es 
ese el sentido de la Iglesia. Tenemos que ver cómo los 
ángeles mismos en el momento de la Ascensión, les 
dijeron a los apóstoles que no se quedaran con los 
brazos cruzados mirando al cielo, sino que tenían que 
realizar el encargo de Cristo y extender la Redención. 
El sentido de la Iglesia no es nunca una resignación 
pasiva. 



 50  

De hecho, le pasaba a San Pablo con los de 
Tesalónica. (Hoy leíamos la Carta a los 
Tesalonicenses. El domingo pasado también y me 
acordaba de aquella chica que leía: —Carta de san 
Pablo a los tes, tes, tesal,...censes. Y al domingo 
siguiente leyó también y dijo: —Carta de san Pablo a 
los mismos del domingo pasado). No querían trabajar. 
Estos lo entendieron muy pronto y dijeron: —como 
vamos a ir pronto al cielo, no merece la pena de 
trabajar. Y san Pablo les sacude y les dice: «El que no 
trabaje que no coma», es decir, aplícate el cuento y di: 
como voy a ir pronto al cielo, no voy a comer. Pero eso 
no se suele aplicar: comer sí, lo que no hay que hacer 
es trabajar. ¡Pero comer!, ¡eso, aunque vayamos a ir 
pronto al cielo merece la pena! Y por eso dice él: «El 
que no trabaja que no coma tampoco», por el mismo 
principio, o sea, esa es una de las razones. Vale para 
muchas otras cosas que a veces se deducen de aquí: 
El valor de una cosa no depende de la proximidad de 
la muerte sino del valor que tiene la cosa. La 
proximidad de la muerte puede hacerme comprender 
el valor de la cosa. Pero, cuando se dice por ejemplo: 
san Pablo decía que la virginidad era buena porque 
creía que iba a morir pronto. —No, mire, si era porque 
iba a morir pronto, mientras no me muero yo debo 
hacer las cosas según su valor. Si la cosa no tiene 
valor, aunque esté la muerte cercana no lo tengo que 
hacer; y si tiene valor, aunque la muerte esté cercana 
lo tengo que hacer. Por lo tanto eso no son 



 51  

argumentos. Pero sigamos a ver cuál puede ser ese 
motivo. 

Tampoco es la razón, por la cual no pensamos 
con alegría, la falta de fe sustancial, porque creemos, 
creemos en el cielo como en otras verdades, entra en 
nuestra profesión de fe. Tampoco es el temor de la 
muerte el que nos impide tener esa alegría del cielo, 
porque aun cuando es verdad que la muerte es un 
paso amargo, no impide tener la alegría del cielo. Hay 
muchos pasos amargos que no nos impiden desear 
los grandes bienes, por ejemplo, el desear la salud 
aun cuando tenga que pasar por una operación 
dolorosa. Yo deseo y anhelo la salud que espero tener 
después.  

Tampoco es argumento la inseguridad de la 
salvación, y es que esa inseguridad de salvación 
tampoco es tan grande. Quisiera que esto lo viéramos 
con objetividad. No es que tengamos que estar 
temblando de si me salvaré, esa postura no es 
cristiana. Es verdad que yo no puedo tener seguridad 
absoluta de fe de estar en gracia de Dios, como dice 
el Concilio de Trento. De fe no, pero seguridad moral 
sí, seguridad suficiente, serena, sí la tengo. Y por lo 
tanto, no es tan insegura la salvación, tan incierta. 
Debemos pensar que la salvación no es una cosa 
aleatoria, que dependiera del juicio humano de una 
persona más o menos informada; o no lo asemejemos 
de ninguna manera a un examen que se da en un 
determinado momento, en el que uno no es 



 52  

totalmente dueño de sí mismo. Tenemos, por la 
esperanza misma, la seguridad moral de salvarnos. Si 
no tuviéramos esa seguridad moral no tendríamos 
esperanza. Yo tengo que tener esperanza. La virtud de 
la esperanza es necesaria al cristiano. Y la esperanza 
es la esperanza de la vida eterna, de la salvación 
eterna. Por lo tanto, tengo que tener esa seguridad 
moral. El hecho mismo de salvarse tampoco es tan 
difícil, no agudicemos eso y no digamos: qué difícil es. 
No es verdad, el Señor no ha hecho las cosas 
particularmente difíciles. El Señor pide de nosotros 
una sincera voluntad de seguirle honradamente; más 
os digo: difícilmente tendremos jamás en la vida una 
seguridad moral tan grande como esta. De cuanto 
puede depender de la voluntad humana, no tenemos 
seguridad absoluta, es verdad, es solo moral; y no 
obstante, esa oscuridad que puede haber en nuestra 
vida, la seguridad moral subsiste. De modo que 
tampoco es este el motivo. No es verdad, no es lo que 
impide nuestra alegría del cielo, nuestra esperanza 
del cielo.  

Tampoco es, que nos encontremos tan bien en 
esta vida. A veces diría uno: como estoy tan bien en 
la tierra, no tengo tiempo de pensar en otras cosas 
superiores. La alegría de la vida terrena no es tan 
grande. Hay muchas personas que no tienen tantos 
goces sobre la tierra y tampoco tienen la esperanza 
viva de los bienes eternos.  



 53  

Tampoco es razón para no tener esta alegría la 
lejanía del cielo, los años que nos faltan para llegar 
allí. Tampoco es razón suficiente, no explica nuestra 
falta de esperanza. 

¿Cuál es entonces la verdadera razón por la que 
no nos sentimos llenos de alegría y de esperanza? La 
falta de fe viva, de vivacidad de la fe, no de la fe 
sustancial. Hay algo que está íntimamente en 
conexión con la naturaleza misma de la fe, ese muro 
de la fe que nos separa de Dios, de las realidades 
eternas, al mismo tiempo que nos acerca a ellas. Las 
realidades eternas están muy cerca, pero al mismo 
tiempo nos aleja de ellas esa fe que acercándonos, nos 
mantiene distantes. El objeto de la fe son cosas que 
no podemos tocar con nuestros sentidos humanos. 
Ahora bien, lo que es invisible deja una impresión 
más fuerte de cuanto puede dejar una reflexión 
abstracta, una lectura científica, lo captable por los 
sentidos. Y aun cuando algunas cosas aparentemente 
más espirituales,—ciertos ideales políticos o 
familiares— pueden también arrebatar al alma, ni 
siquiera en esos casos se trata de cosa puramente 
espiritual, y hay muchos aspectos que son al mismo 
tiempo sensibles y controlables.  

En cambio, en la fe nos encontramos con 
nuestro pensamiento objetivo, que aceptamos, que 
creemos, pero no tiene repercusión perceptible. 
Oramos y no vemos el fruto de nuestra oración, no lo 
tocamos. Al menos, no podemos decir que si no 



 54  

hubiéramos orado no hubiéramos obtenido aquello 
que ha sido objeto de esa oración. No puedo controlar 
la conexión y esa evidencia no la tengo. Hacemos 
obras buenas, merecemos, pero no recibimos una 
especie de billete en el que conste: tantas obras 
buenas que has hecho, vas a recibir tanto. Tampoco 
recibimos ese control: vamos haciendo buenas obras, 
nos movemos en la fe, más, cometemos pecados y no 
pasa nada en lo perceptible, no recibimos más 
castigos. Y a veces, los que pecan viven bien sobre la 
tierra, cómodamente, y no les falta nada. Por lo tanto, 
esos elementos que lleva consigo la fe, hacen que a 
veces nuestra fe pierda viveza, porque no hay control 
posterior. Vivimos en esa vida de fe.  

Ahora bien, es verdad que Jesús nos ha abierto 
una grieta en ese muro de bronce, y aun cuando 
nosotros no hayamos entrado dentro, el Hijo de Dios 
nos ha contado lo que hay, como El mismo lo dice en 
el evangelio, y nos da esa seguridad. Dice san Juan: 
«El Hijo que está en el seno del Padre, Él nos lo ha 
contado». La Iglesia conserva eso que Él nos ha 
contado después de haber escrito en aquel muro de 
bronce esta palabra, esta bienaventuranza del Señor: 
Dichosos los que no han visto y han creído, «dichosos 
los que sin haber visto han creído». Esa doctrina es 
mucho y es poco lo que la Iglesia nos enseña, pero 
tenemos que fundarnos en ella, en lo que el Señor nos 
dice que es el cielo, lo que Él nos ha manifestado y 



 55  

adonde entra El con su humanidad en el momento de 
la ascensión. 

Hay por fin una razón que también nos 
oscurece y es un desesperado pesimismo. ¡Somos 
muy pesimistas! Nos hacemos así a lo largo de la vida. 
La vida misma nos va haciendo pesimistas. 
Deberíamos aceptar y esperar una felicidad perfecta, 
pero como en realidad jamás hemos sido plenamente 
felices, proyectamos esa nuestra persuasión y 
ponemos paliativos: una felicidad perfecta, en cuanto 
se puede desear, en el fondo, parece que también 
aquella felicidad tendrá elementos un poco aburridos, 
de manera que no pueda ser la felicidad perfecta. Y 
decimos: perfecta en cuanto humanamente se puede, 
en cuanto la creatura lo puede. No tenemos un 
elemento de comparación de lo que es la felicidad 
perfecta, porque no la hemos tenido nunca del todo. 
Por eso siempre nos quedamos con una proyección de 
nuestras felicidades de acá. Por lo tanto, la falta de fe 
viva y un cierto pesimismo, son las razones, en el 
fondo, que explican que no tengamos esa alegría y 
esperanza viva.  

Vamos a entrar en lo que es el cielo, en lo que 
la Iglesia nos comunica de lo que ha recibido del 
Señor. Para poder penetrar y reavivar nuestra fe, hay 
dos caminos: Uno, el camino del poeta y del pintor: 
poetizar lo que es el cielo. Este camino, a veces 
luminoso, con imágenes de tipo humano, terreno, no 
hay que despreciarlo. ¡También uno puede poetizar! 



 56  

Pero hay otro camino, que es razonando el contenido 
de las fuentes de la fe, partiendo de los elementos que 
nos proporciona la fe misma: ¿qué dice la doctrina de 
la Iglesia?, ¿qué dice la fe? Es lo que voy a tratar de 
hacer ahora: ver qué es el cielo, ver algunos de esos 
elementos que nos ayudarán a tener nuestro corazón 
en el cielo, para que también nuestros corazones 
estén con Cristo, allá. 

Primer aspecto: Es el de nuestro ingreso en el 
cielo, algo que nos sucederá, que nos va a pasar, 
relativamente dentro de poco tiempo. Nos estamos 
refiriendo, por lo tanto, a algo que vamos a vivir 
nosotros: nuestra entrada en el cielo y nuestra 
transformación, una transformación que se va 
realizando ya en esta vida. Si uno piensa en cómo era 
hace 20, 30, 50 años, ve que hay una transformación, 
pero que al llegar el momento de la muerte se 
realizará plenamente. Esa transformación consiste 
ante todo en la espiritualización, primero, del alma. 
El alma no es espíritu puro y tendrá que recibir un 
modo de vivir que le haga más parecida a los espíritus 
puros, que sustituya lo que en sí misma no tendría 
por su vínculo con la materia: hay elementos que 
tiene para estar con el cuerpo. En el momento de la 
muerte, el espíritu tiene que transformarse, tiene que 
recibir una espiritualización, es decir, el alma se hace 
más angélica.  

Es un primer paso: el Señor nos dará la 
posibilidad de vivir en el reino de los espíritus. Y esta 



 57  

alma, hecha de manera que pueda vivir como espíritu 
puro, recibe con ello la coronación de la vida 
sobrenatural, la gracia, que es vida del alma. El alma 
creada por Dios de modo que puede ser defectible por 
el pecado, en el momento de la muerte será 
plenamente consciente de la gracia que tiene en sí 
misma y sentirá una fuerza vital que la inunda toda, 
es la gracia santificante. En este mundo, uno que 
tiene fe, que cree, solo tiene un juicio moral cierto, en 
cuanto se puede, de haber hecho cuanto debía para 
mantener la gracia; pero no la siente internamente 
como gracia santificante. Incluso puede tener ciertos 
elementos psicológicos, y los tiene de ordinario, pero 
no la nota como gracia santificante. En este sentido, 
es verdad que solo después de la muerte se llega a la 
posesión plena de la vida sobrenatural. Ahora, nos 
falta todavía la luz de la gloria, el último desarrollo de 
la gracia. Es lo que nos da la visión de Dios, mirándolo 
cara a cara, para penetrar en el Señor, para vivir la 
amistad. Hay grados diversos de gloria, que para 
nosotros resulta difícil el medir y diversificar. Serán 
proporcionales a los méritos, al vigor de la vida 
sobrenatural, que aumenta y crece con los 
sacramentos, con las buenas obras. Todo lo que no 
sea pecaminoso, hecho en gracia de Dios, será 
positivamente perfecto, es decir, perfecciona el alma 
y aumenta la gracia santificante. Y cuanto más 
meritoria es la obra, más será de provecho para la 
gloria. Ese más y ese menos es lo difícil de medir. No 



 58  

se puede expresar matemáticamente. Quien concibe 
la gloria como una visión, dirá que nos admiten a una 
visión a mayor o menor distancia —por poner 
imágenes, por decirlo así—, a una visión más o menos 
clara. Quien la concibe como una unión de amor con 
Dios, consistirá en ese mayor o menor grado de amor, 
en esa más o menos estrecha amistad, pero vivida, 
palpada. Comprensión e intimidad con Dios, y las dos 
cosas se dan. Las diferencias pueden ser grandes, en 
las parábolas del Señor se habla del 30%, 60 y 100%. 

Junto con esa entrada transformativa hacia la 
visión de Dios habrá una consolidación en el bien, 
definitiva y para siempre. Ya el alma no es defectible, 
está fija en el Señor y vendrá en su momento la 
espiritualización del cuerpo. Esto también es una 
verdad que entre nosotros hoy no tiene el relieve que 
tenía en la predicación de los apóstoles. La gran 
verdad que ha llevado el cristianismo, no es tanto la 
inmortalidad o la glorificación del alma, porque más 
o menos existía en muchas corrientes platónicas o 
neoplatónicas, como las que nos están hablando 
ahora las lecturas de San Agustín, la gran verdad del 
cristianismo, la que escandalizaba a los paganos era 
que nuestra carne sería inmortal. Es lo que 
predicaban los apóstoles, lo que predicaba san Pablo 
y lo que les resultaba inaceptable: que nuestra carne 
fuera participante de la gloria divina. Por eso, esa 
resurrección y glorificación del cuerpo es 
fundamental en el mensaje cristiano. Y el Señor nos 



 59  

ha querido mostrar, cómo El mismo con cuerpo y 
alma sube al cielo, y que la Santísima Virgen también 
fuese llevada al cielo en cuerpo y alma. Por lo tanto 
esto es importante.  

Ahora vamos a penetrar un poco en esa verdad 
del cielo. Esto es, nuestra transformación, la 
personalidad sobrenatural que tiene el 
bienaventurado y que tendremos nosotros entonces. 
Vamos a barruntar algo: ¿Qué quedará finalmente del 
propio yo, cuando acabe esa transformación que 
hemos indicado?, ¿qué quedará de mi yo?, ¿entonces 
seré yo propiamente aquel, o seré ya otro? No 
imaginemos este proceso de transformación como 
una sucesión continua; en esto no hay tiempo, es 
momentáneo. El cuerpo resucitará en su momento, 
pero lo demás es instantáneo. No hay olvido, es decir, 
si en el momento en que fuésemos glorificados, 
hubiese algún olvido de nuestra realidad pasada, no 
sería yo el que fuera glorificado, el que fuera feliz. Por 
tanto, no habrá olvido, hay unidad de conciencia. Se 
puede comparar ese estado después de esa 
transformación, con lo que pasa entre la madurez del 
adulto comparada con la infancia. Es una forma de 
maduración: El niño que llega a la edad adulta es el 
mismo, pero con una gran diferencia. De modo que 
nosotros comprenderemos perfectamente cada 
instante de nuestra vida en ese mundo, en ese 
instante poseeremos en pleno la vida de lo que somos 
hasta entonces. Podemos decir que este es el 



 60  

momento en que somos más nosotros mismos. 
Porque retenemos todo lo que hemos sido hasta ahora 
y jamás hemos sido tanto como ahora somos. Todo lo 
que hemos sido hasta este momento presente, lo 
tenemos ahora. Lo interior del hombre se ha 
enriquecido. Yo en cierta manera poseo toda mi vida 
hasta ahora, en este momento mío presente.  

Pero ¿qué pasa? Que en la tierra, aunque esto 
es verdad, vivimos el momento presente 
luminosamente, pero con ese acompañamiento más 
oscuro del pasado, que en este presente se concentra, 
no desaparece del todo. Todo eso somos en cada 
momento. En el cielo, en cambio, cada momento de 
nuestra vida viene restablecido y renovado con toda 
su fuerza y todo su vigor. Por lo tanto, la gloria viene 
a coronar toda nuestra vida, toda nuestra 
personalidad en pleno. Entonces diremos sin duda 
ninguna: ahora me he encontrado a mí mismo, ¡esto 
soy yo!, ¡me he encontrado en el pleno de mi realidad!, 
¡soy yo! ¡Y eso, como nunca lo habremos dicho! Y así 
se conservará en el cielo la peculiaridad personal de 
cada uno: cada alma tiene sus propias peculiaridades 
personales, cada una es una obra de arte singular. 
Cada alma —de parte de Dios— está hecha de tal 
manera por El, que jamás se identificará con otras. 
De igual manera que cada cuerpo tiene sus propios 
rasgos, cada alma es una obra de arte de Dios y 
mantendrá su carácter. Lo interior del alma se 
desarrollará bajo todos los influjos. Los influjos más 



 61  

que en el cuerpo, tienen eficacia en el alma: en el 
modo de ser, de pensar. El alma misma viene 
influenciada. La gracia no es solo algo que viene de 
fuera de la personalidad, sino que congenia con la 
naturaleza de la personalidad concreta, —diremos 
que— aquella gracia concreta, se ha hecho para este 
hombre concreto, para esta alma concreta. Por eso la 
gracia no es antinatural, no es sin ninguna relación 
con la naturaleza ya existente, sino viene a 
perfeccionar esta naturaleza concreta.  

Quitemos siempre de la mente de Dios y 
tenemos que quitarlo, todo lo que supone 
abstracción, universalización. Él tiene delante toda la 
realidad de la humanidad concreta, sabe todo lo que 
esa humanidad es en todos sus elementos 
constitutivos, y por eso al dar la gracia, la da en 
correspondencia a la propia naturaleza. No tenemos 
que olvidar nunca que Dios, desde el principio ha 
creado aquella alma para este cuerpo y desde el 
principio esta personalidad concreta es conocida por 
El, la conoce más de cuanto el hombre se conoce a sí 
mismo. Y Dios no ha tenido otra intención que la de 
llevar a esa persona a la gloria, llevarla a la intimidad 
de su amor. Todo lo ha tenido delante de los ojos, 
hasta que ha llegado este momento de la glorificación 
de esta persona. El glorificarla por fin, en la gloria, lo 
hace el Señor con el cariño y el amor de su infinito 
Corazón. 



 62  

Pasamos a un segundo aspecto de esta 
glorificación, es el aspecto comunitario. Ese cielo 
que se nos abre será una gran comunidad. La 
Sagrada Escritura nunca habla del cielo como de un 
asunto individual sino en las imágenes que presenta 
del cielo, no solo en el Apocalipsis, donde aparecen 
aquellas multitudes que están delante del trono de 
Dios y del Cordero, sino las mismas imágenes de 
Jesús siempre hablan de una fiesta de bodas, de un 
banquete, donde nos coloca en una relación social. 
Por lo tanto, no es el solo de cada uno con Dios y se 
pierde y no hay más. El cielo es un pueblo que se 
salva, —es parte esencial— el cielo que se nos abre es 
una gran comunidad. El orden sobrenatural incluye 
en este mundo, muchos aspectos comunitarios 
sobrenaturales. Es cierto que todas las sociedades 
humanas sobre esta tierra deben ordenarse —al 
menos finalmente, no siempre próximamente— al 
orden sobrenatural; también la sociedad civil: la 
deportiva, la cultural, en último término está puesta 
para que el hombre se salve. Tiene que servirse de ella 
en orden a la salvación final. Pero no todas las 
sociedades se han instituido precisamente para 
promover el proceso sobrenatural.  

Pues bien, de estas sociedades, podemos 
admitir sin duda alguna que, en el cielo quedará 
cuanto en ellas tiene valor sobrenatural en sentido 
social. No será, por lo tanto, un mero recuerdo lo que 
tendremos, queda lo que es trascendental en nuestra 



 63  

vida social, y que venía a estar cubierto por elementos 
mortales o naturales. Cuando por fin lleguemos al 
cielo, quedará la conexión que había dentro, de 
carácter sobrenatural. Evidentemente, en el orden 
sobrenatural la comunidad celeste está constituida 
por la familia, por las relaciones eclesiales. La 
amistad aparecerá en pleno, la amistad que se haya 
fundado aquí, en la comunidad, de verdaderos ideales 
sobrenaturales: la comunidad religiosa, la comunidad 
apostólica, comunidad de congregaciones, de trabajos 
apostólicos, etc. Todo eso evidentemente quedará en 
el cielo. Precisamente tiene una finalidad para este 
progreso sobrenatural, directamente tal.  

¿Qué decir de las amistades que no hayan 
estado bien fundadas sobrenaturalmente, una, 
fundada sobre la simple simpatía humana o sobre la 
comunidad de pecados? Si se salvan, ¿continuarán 
aún? No podemos hacer afirmaciones ciertas. 
Existirán como realidad en la memoria, pero solo un 
recuerdo, nada más. En cambio, lo que son 
sociedades de lazos sobrenaturales quedan. Por eso, 
cuando un sacerdote por ejemplo ayuda a los fieles a 
la salvación, ese hecho no quedará solo en el 
pensamiento sino fundará aquella comunidad 
sobrenatural, celeste, aun cuando sobre la tierra no 
haya existido aquella simpatía. Esas realidades pues, 
se realizarán. Hay una conexión social. 
Encontraremos, en esa sociedad sobrenatural, el 
mundo de los santos, con los que tendremos contacto 



 64  

personal, sin ninguna de las dificultades que sobre la 
tierra puede impedir nuestra unión con ellos, sin 
temor de quitar, o pueda turbar algo nuestra relación 
hacia ellos, sin el temor de estorbar dentro de ese 
orden la relación con Dios. Por eso, las relaciones que 
hemos tenido, en un sentido sobrenatural, vinculado 
a la misma consociación humana, de influjo o de 
participación de espíritu, son elementos de carácter 
sobrenatural que vinculan y forman esa sociedad que 
permanecerá también en el cielo. Esas relaciones 
sobrenaturales, la asociación con los santos, con las 
personas muy unidas al Señor, serán fuente de 
alegría, por ejemplo, los miembros de la misma 
familia estarán unidos indudablemente en el cielo por 
los vínculos sobrenaturales del matrimonio cristiano 
y de la ayuda mutua que se han prestado. A la familia 
corresponderá un puesto de preferencia. Esto no 
quiere decir que el cielo se vaya a desarrollar en un 
sentido de vida familiar a la manera terrestre, pero sí 
se dará en una proximidad muy particular, en el estar 
muy cerca, muy unidos entre sí. Todo esto nos tiene 
que alentar mucho. 

Y queda un último punto: la gran visión de 
Dios. Porque todavía no hemos dicho más que: la 
transformación, la personalidad, la plenitud del ser 
de cada uno de nosotros, la comunión con los demás. 
Pero todo esto está invadido y dominado por la gran 
visión de Dios, por la comunión cara a cara con Dios. 
Hay una transformación personal y una comunidad 



 65  

en el cielo, pero la cumbre de todo esto es la visión de 
Dios. La vida trinitaria es el aspecto más grande del 
cielo: esta posesión y visión, ¡no puramente una 
contemplación visual!, sino el gozo de una unión, de 
una entrega, eso que llama el sínodo «amistad cara a 
cara con Dios». Podemos sospechar esta visión por lo 
que nos cuentan los santos, y de ahí que existe una 
cierta analogía con lo que nosotros vemos y sentimos.  

En nuestros sentidos hay un movimiento más 
inmediato y más directo, un conocimiento más 
directo de las cosas. Además del conocimiento de 
nuestros sentidos, cuando vemos, tocamos, hay otro 
conocimiento más mediato y más abstracto. A 
nosotros nos hiere más el conocimiento inmediato: lo 
que vemos, lo que tocamos. Pues bien, cuando 
hablamos de visión de Dios, queremos hablar de un 
conocimiento inmediato de Dios. Si usamos la imagen 
de la visión, —corporal— es porque aunque Dios no 
es visible con los ojos corporales, hay una visión 
inmediata y un conocimiento inmediato, no por 
abstracción. Nos dicen algo de esto los santos. En las 
vidas de los santos leemos los raptos o éxtasis, ¿cómo 
sucede esto? Ante ellos por un momento, se ha 
corrido el velo del cielo y han entrevisto, de un modo 
vago e indeterminado. Diríamos, algo así como si en 
medio de un gran paisaje, en un segundo, se abriesen 
los ojos de un ciego y solo mirase un segundo y se 
cerrase. Eso es un rapto. Así, tenido como un 
chispazo, no habría visto nada en ese segundo, pero 



 66  

tendría como un deseo loco de ver, porque lo que 
había visto, le había descubierto un mundo nuevo. 
Algo así es lo que los santos nos describen.  

San Pablo decía que no era lícito al hombre 
hablar de lo que él había visto cuando fue elevado al 
tercer cielo. Esto sucede en lo que es la visión, el 
éxtasis o el rapto de los místicos: en un sentido 
indeterminado —y esto es lo que tiene valor— y junto 
a eso que han entrevisto de la realidad celeste, han 
escuchado esa expresión: —haz esto, o haz lo otro. 
Pero lo importante es lo que ha entrevisto de Dios. 
¿Qué ha entrevisto? Pues ¡no es nada y ha visto todo! 
Ahí vienen las expresiones que parecen 
contradictorias.  

Esto va ordenado hacia el Señor, nos da una 
pequeña indicación de lo que será la visión personal 
de Dios, lo que será la plenitud de nuestra alegría en 
el cielo. No es ahora tiempo de explicar el ingreso en 
la profundidad de la divinidad, en la riqueza de Dios 
mismo, en el recibir de El —lo que dice el Apocalipsis 
en el cap.11, vers.17—: «aquella piedra blanca donde 
hay un nombre escrito que solo conoce Dios y el que 
lo recibe». Es la intimidad del don divino. La piedra 
blanca indica el amor personal de Dios, el don 
personal de Dios al alma, su concreta realización de 
la divinidad en él, es la plenitud de la comunicación 
divina, es la verdad que nos espera, la verdad que nos 
abre el Señor con la ascensión al cielo. Es la imagen 
del alma que se acerca a la vida eterna y va, dejado 



 67  

todo en orden, como cumplida ya su misión... Así 
como Jesús al subir al cielo deja todo en orden: se 
despide, hace los encargos y sube al cielo, es como 
cada alma debe subir al Señor, como dejando en 
orden todo sobre la tierra. ¿Qué queda? Entrar en la 
gloria del Padre, entrar en la visión del Señor y recibir 
aquella piedra donde está escrito el nombre personal 
de la intimidad de Dios conmigo. Y con eso, ser eterna 
y definitivamente felices. Esto es lo que nos espera, lo 
que la doctrina de la Iglesia nos transmite y con lo 
que nos hace formular esa fe: Creo en la vida eterna 
y espero esa vida eterna que el Señor ha preparado 
para mí, para todos nosotros. 

 
 

  



 68  

5.- Santo del Mes 
 

13 de noviembre 
SAN ESTANISLAO DE KOSTKA 

 
Es un joven admirable, que para nosotros 

puede ser un modelo también espléndido de 
generosidad y de entrega y de fidelidad al Señor, y de 
amor a la Virgen, ese amor tierno a María. Éste es el 
famoso caso que se suele contar, es de San 
Estanislao, en que un día el maestro de novicios le 
preguntó: —Estanislao, ¿pero quieres mucho a la 
Virgen? Y él le contestó con esa sencillez: —¿No la voy 
a querer si es mi Madre? Esa fue su sencilla 
respuesta. 

(Homilía a religiosas, 13 de noviembre de 1985) 
 
Su hermano le maltrató físicamente muchas 

veces. Lo apaleó y lo pisoteó y lo despreció, pero él 
seguía fiel. Y en alguna ocasión en que él estaba 
enfermo y no había manera de que trajeran un 
sacerdote que le llevara la Comunión, encontrándose 
grave, se cuenta de él que la Virgen se le presentó con 
el Niño y dejándole el Niño en sus brazos, como 
trayéndole la comunión a él, lo cual le confortó. Y de 
labios de la Virgen escuchó la voluntad del Señor de 
que entrara en la Compañía de Jesús, en cuyo colegio 



 69  

él estaba estudiando. Y muy jovencito, con sus 15 
años, 14, 15 años, pidió que le admitieran en la 
Compañía. Y no le admitieron por miedo a sus padres, 
porque sus padres eran capaces de montar una 
persecución contra la Compañía en Viena, porque 
eran potentes, eran poderosos. Y entonces, por miedo 
a sus padres le aconsejaron que no entrara, que no lo 
hiciera, que tuviera paciencia y siguiera adelante. 
Pero él, en su afán de entrar en la Compañía se 
escapó de Viena. 

Se escapó y se presentó al Provincial de 
entonces de la Provincia de Alemania que era San 
Pedro Canisio. Y San Pedro Canisio lo recibió, creo 
que era en Colonia, en una de las ciudades alemanas, 
Mónaco. Y allí él se le presentó repitiendo las mismas 
palabras y pidiendo ser admitido en la Compañía: que 
él quería ser de la Compañía, porque la Virgen 
también le había indicado que esa era la voluntad de 
su Hijo y que entrara en la Compañía. Y el Padre San 
Pedro Canisio tampoco se atrevió por la misma razón, 
porque se temían reacciones violentas de sus padres. 
Y entonces decide proponerle una cosa: que fuera a 
Roma, que fuera a Roma, y que fuera allí donde el 
Padre General, que era San Francisco de Borja. Y que 
se le presentara, que él le escribiría una carta 
indicándole la situación en que se encontraba, 
recomendándole para que le recibiera en el noviciado 
de Roma de la Compañía. 



 70  

Y entonces le entregó una carta que se conserva 
allí en Roma, que es una carta que escribe San Pedro 
Canisio a San Francisco de Borja hablándole de San 
Estanislao de Kostka. Una carta, que es preciosa esa 
convergencia de tres santos en ese documento, están 
ahí. Y él, tomando esa carta con otros tres o cuatro 
compañeros, que también son citados en la carta 
explicándole quiénes son y por qué van, pues de este 
se le dice: «Este es un joven polaco, a quienes los 
nuestros de Viena no se han atrevido a recibirlo por 
temor a sus padres, y ha venido aquí. Entonces lo 
enviamos ahí para que vean qué se puede hacer con 
él, si puede ser admitido en la Compañía. Nosotros 
esperamos de él cosas grandes». Ese era el juicio de 
San Pedro Canisio. 

Y con sus 15, 16 años, 17 años emprende a pie 
el camino desde Alemania a Roma, a través de los 
Alpes, y se lo atraviesa caminando, en peregrinación. 
Hasta que llega a Roma, se presenta, le acoge San 
Francisco de Borja, le da su abrazo de bienvenida, y 
entra en el noviciado del Quirinal. Y allí está en el 
noviciado del Quirinal como novicio, con sus 17 años, 
18 años ya. Y él va enardeciéndose en ese amor al 
Señor y amor a la Virgen, que es como su 
característica: el amor a la Virgen. 

Y entonces, llegando el mes de agosto, algo 
menos que el mes de agosto, él siente como un deseo 
grande de participar en la fiesta del Cielo por la 
entrada de la Virgen: la Asunción de María. Y se lo 



 71  

pedía así a la Virgen, el vivir esa fiesta en el cielo, y le 
pareció que la Virgen se lo concedía. Y lo contó él, que 
él creía que iba… —¡pero estaba bien!, estaba bien de 
salud—, que iba a pasar la fiesta de la Asunción en el 
Cielo. Y entonces, pocos días antes de la Asunción 
pues tuvo una pequeña molestia, una cierta fiebre. Se 
tuvo que retirar. No parecía la cosa mayor, pero la 
víspera o antevíspera de la Asunción se agravó y se 
murió. Se murió a los 18 años. Es el patrono de los 
novicios. Y es el ejemplo de lo que es una vocación 
difícil, difícil, que encuentra no facilidades, sino toda 
la dificultad por parte de los suyos, de su hermano, 
por parte de su padre sobre todo. Y que, a pesar de 
eso, lleva esa tenacidad, y donde le espera el Señor 
acogiéndole con toda la riqueza de sus dones. Y la 
Virgen lo espera en la Compañía en el noviciado, sin 
pasar del noviciado, para acogerle después de esa 
ofrenda generosa de su vida a través de esas 
persecuciones, dificultades que había vivido en ese 
período, breve, pero intensamente vivido en el 
seguimiento del Señor, en la fidelidad a su vocación. 

Y ahí está enterrado en Roma, en San Andrés 
del Quirinal, donde estaba el noviciado. Es una 
iglesita preciosa, San Andrés del Quirinal, la Iglesia 
que correspondía al Palacio Real, porque el noviciado 
de la Compañía estaba muy cerca del Palacio Real de 
Italia. Y ahí está, en uno de los laterales, en una 
capillita encantadora, están ahí los restos de San 
Estanislao de Kostka. Mientras que más arriba se 



 72  

conservan lo que se llaman ‘las habitaciones de San 
Estanislao’, que se visitan también, que es donde 
estaba el lugar en que murió, y donde estaba la 
enfermería del noviciado del Quirinal. Y hay una 
reproducción de San Estanislao preciosa, hecha de 
mármol de colores diversos, donde está el momento 
de su muerte, teniendo en su mano una imagen de la 
Virgen. Y es preciosa, de mármol blanco la cabeza y 
las manos de mármol negro, y la sotana, el cuerpo. Y 
luego la colcha, el colchón con ondulaciones que 
parece, parece real, también de mármol. El autor, el 
escultor de esa estatua, de esa estatua yacente en el 
lugar de la muerte de San Estanislao —donde se 
puede decir la Misa—, él era, no era creyente y se 
convirtió haciendo esa estatua, esa imagen de San 
Estanislao de Kostka. 

(Homilía a religiosas, 13 de noviembre de 1991) 
 
 

 
 
  



 73  

 
 
 
 

 
 

LUIS MARÍA MENDIZÁBAL OSTOLAZA, S.J. 
Oración para la devoción privada 

 
Dios Padre misericordioso, que quisiste 

revelarnos la profundidad de tu amor en el Corazón 
de tu Hijo: el mismo Corazón que modelaste en las 
entrañas de la Virgen María por medio del Espíritu 
Santo, que fue traspasado en la cruz y que ahora 
permanece vivo y palpitante en la Eucaristía. 

 
Tú concediste al P. Luis M. Mendizábal, 

jesuita, un conocimiento ardiente y una vivencia 
profunda del misterio del Corazón de Cristo, e hiciste 
de él un infatigable apóstol, padre y maestro 
espiritual. 

 
Concédeme, por su intercesión, buscar en 

todo tu mayor agrado, ser siempre bueno con todos, 
colaborar con tu Hijo Jesucristo en la redención del 
mundo y, si es tu voluntad, el favor que te pido 
(pídase). 

 
(Padrenuestro, Avemaría, Gloria) 

 
De conformidad con los decretos del papa Urbano VIII, declaramos que 
en nada se pretende prevenir el juicio de la Autoridad eclesiástica, y que 
esta oración no tiene finalidad alguna de culto público. 

 



 74  

BREVE BIOGRAFÍA 
 

El padre Luis María Mendizábal Ostolaza S.J. 
nació en Vergara (Guipúzcoa) el 4 de junio de 1925. 
Ingresó en la Compañía de Jesús en Loyola el 28 de 
agosto de 1940, fue ordenado sacerdote en Innsbruck 
(Austria) el 25 de julio de 1952, e hizo los últimos 
votos el 15 de agosto de 1958. 
 

Formado en las Facultades de Teología de Sant 
Cugat (Barcelona), Innsbruck (Austria) y Gregoriana 
(Roma), con apenas 31 años fue destinado como 
profesor de Teología Espiritual a la Universidad 
Gregoriana de Roma (1956-1970). En esta época 
trabó relación con algunos teólogos y padres 
conciliares, y se extendió pronto su fama como 
magnífico confesor y consejero espiritual. 
 

Posteriormente, compaginó su actividad 
docente en Roma con nuevas tareas en España: fue 
instructor de jesuitas de Tercera Probación en Gandía 
(1966-1969), y dedicó muchos años al Apostolado de 
la Oración (1969-1994) del que fue Director Nacional, 
al tiempo que dirigió la revista Reino de Cristo. 
Colaboró en la formación espiritual de los candidatos 
al sacerdocio en el Seminario Diocesano de Toledo. 
Fue confesor en la iglesia de los jesuitas en Toledo 
(1994-2011), y los últimos años los vivió como 
colaborador en la enfermería de la residencia de 
jesuitas de Alcalá de Henares (Madrid), donde siguió 
atendiendo hasta el final de su vida a cuantos se 
acercaban para buscar su consejo espiritual. 



 75  

 
Director de cientos de tandas de ejercicios 

espirituales e incansable apóstol del Corazón de 
Cristo, falleció en Alcalá de Henares el 18 de enero de 
2018 a los 92 años de edad, dejando una huella 
imborrable en los que le trataron por su fervor 
espiritual, alegría profunda, misericordia entrañable 
y celo apostólico. 
 

Se ruega comunicar los favores recibidos por su 
intercesión a: 
 

Ø Causa Padre Mendizábal (calle Alfonso XII, 1. 
45002 - Toledo). 

Ø favores@padremendizabal.com 
Ø Más información: www.padremendizabal.com 

 
Con licencia eclesiástica 


